
JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora 
Volume (X), Issue (X), (Month) (Year) 

p-ISSN: 2476-8855  
e-ISSN: 2808-2850 

DOI: https://doi.org/10.58553/jalhu.  
 

 

 Page 22 
 

Kaidah-Kaidah Fiqih dan Maqashid Syariah 
 

Nilfatri1
, Hasbi Umar

2
, Abdul Hgafar

3 
1STIE Syariah Al Mujaddid 

2,3 UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 
nilfatri@yahoo.co.id 

 
 

Corresponding Author: Author1 

Abstrak indonesia 
Kaidah-kaidah dalam hokum islam merupakan kaidah umum yang disusun oleh para 
ulama berdasarkan norma yang terdapat dalam Alquran dan Sunnah melalui metode 
induktif yang dijadkan pedoman dalam menentukan hokum dan peristiwa dan masalah 
yang berhubungan dengan perbuatan manusia dengan prinsip meniadakan kesempitan 
dan kesukaran, sedikit pembebenan terhadap mukallaf dalam bertindak dan menahan 
diri untuk masalah yang tidak ada ketetapannya, bertahap dalam menetapkan hokum, 
memperhatikan kemaslahatan manusia, serta mewujudkan keadilan. Metode penelitian 
yang digunakan adalah library Research dengan sumber data buku-buku tentang 
qawaid fikhiyah dan buku-buku dan kitab maqashid syariah pemikiran imam Al 
Syathibi. Sedangkan kaidah pokok dalam hokum islam dikenal dengan qawaid al 
khamms, yaitu segala urusan menurut niatnya, kemudharatan atau kesulitan itu harus 
dihilangkan, adat kebiasaan itu menjadi landasan hokum, keyakinan tidak dapat 
dihilangkan dengan keraguan, dan kesukaran kesulitan mendatangkan kemudharatan. 
Kaidah-kaidah fiqih tersebut harus memperjuangkan kemaslahatan manusia dengan 
maqashid syariah diantaranya ada tiga kategori hokum menurut Al-Syatibi dalam 
maqashid syariah diantaranya, maqashid syariah dharuriyat, hajiyat, dan al-tahsiniyat.  
Kata Kunci: kaidah-kaidah fiqih, Maqashid Syariah. 
 

Abstract English  
The rules in Islamic law are general rules compiled by the scholars based on the norms 
contained in the Qur'an and Sunnah through the inductive method which is used as a 
guideline in determining laws and events and problems related to human actions with 
the principle of eliminating narrowness and difficulty, placing little burden on Mukallaf 
in acting and refraining from matters that have no resolution, in stages in establishing 
law, paying attention to human welfare, and realizing justice. The research method used 
is library research with data sources on books on qawaid fikhiyah and books and books 
on maqashid sharia thought by Imam Al Syathibi. Meanwhile, the basic rules in Islamic 
law are known as qawaid al khamms, namely all matters according to their intentions, 
the harm or difficulty must be eliminated, the customs become the basis of law, belief 
cannot be removed by doubt, and difficulties bring harm. These fiqh rules must fight for 
human benefit with maqashid sharia including three categories of law according to Al-
Syatibi in maqashid sharia including, maqashid sharia dharuriyat, hajiyat, and al-
tahsiniyat. 
Keywords: principles of fiqh, Maqashid Sharia. 
 

 

  

https://doi.org/10.58553/jalhu
mailto:nilfatri@yahoo.co.id


 Page 23 
 
 

PENDAHULUAN  

Kaidah fiqih merupakan pedoman yang penting dalam menyelesaikan persoalan 

hukum terutama masalah kehidupan sehari-hari. Tanpa pedoman kita tidak apat 

mengetahui batasan-batasan dalam bertindak dan berprilaku, dan menentukan mana 

yang lebih utama untuk dikerjakan dan yang harus ditinggalkan. Al-quran dijadikan dan 

Sunnah dijadikan pedoman hidup kita untuk bertindak, namun tidak semua persoalan 

terdapat penafsirannya dalam alquran dan Sunnah trutama masalah kemaslahatan 

kontemporer, mengingat pengungkapan nash-nash hokum kebanyakan prinsip-prinsip 

umum saja dan sifatnya tentu saja sangat dinamis maka perlu dilakukan penafsiran-

penafsiran dengan mengkomonikasikannya kepada kebutuhan dan kondisi masyarakat 

yang selalu berkembang. Salah satu alat atau media untuk menafsirkannya adalah 

kaidah-kaidah fiqih yang masih penting untuk dikaji, dengan tujuan penetapan hokum 

islam tersbut membawa tujuan kemaslahatan baik yang bersifat dharuryat, hajiyat, dan 

thasaniyat 

METODOLOGI 

 Metode penelitian yang digunakan adalah library Research dengan sumber data 

buku-buku tentang qawaid fikhiyah dan buku-buku dan kitab maqashid syariah 

pemikiran imam Al Syathibi. 

PEMBAHASAN 

Kaidah-kaidah hukum Islam (al-qawaid al-fikihiyah), adalah kaidah-kaidah 

umum yang disusun oleh para ulama berdasarkan norma yang terdapat dalam Al-

Qur’an dan Hadist melalui metode induktif. Kaidah-kaidah itu kemudian dijadikan 

pedoman dalam menentukan hukum berbagai peristiwa dan masalah yang 

berhubungan dengan perbuatan manusia (Usman & Arifin, 2001). Dalam hukum islam 

ada beberapa prinsip kata prinsip berarti asas, yakni kebenaran yang menjadi pokok 

dasar orang berfikir, bertindak, dan sebagainya. Adapun yang dimaksud dengan 

prinsip-prinsip hukum Islam ialah cita-cita yang menjadi pokok dasar dan 

landasan/tumpuan hukum Islam. Adapun prinsip-prinsip dalam hukum Islam itu antara 

lain, Pertama,meniadakan kesempitan dan kesukaran (عد م الحر ج ). Pada dasarnya 

manusia tidak suka pembebanan, baik secara fisik maupun secara mental. Sebenarnya 

Allah telah mengisyaratkan akan tabi’at manusia ini dalam Al-Qur’an surat Al- Baqarah 

ayat 286 



 Page 24 
 
 

 
Artinya“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan 

kesanggupannya. Ia mendapat pahala (dari kebajikan) yang diusahakannya dan ia 

mendapat siksa (dari kejahatan) yang dikerjakannya. (Mereka berdoa): "Ya Tuhan kami, 

janganlah Engkau hukum kami jika kami lupa atau kami tersalah. Ya Tuhan kami, 

janganlah Engkau bebankan kepada kami beban yang berat sebagaimana Engkau 

bebankan kepada orang-orang sebelum kami. Ya Tuhan kami, janganlah Engkau 

pikulkan kepada kami apa yang tak sanggup kami memikulnya. Beri maaflah kami; 

ampunilah kami; dan rahmatilah kami. Engkaulah Penolong kami, maka tolonglah kami 

terhadap kaum yang kafir".(Q.S.Al-Baqarah (2): 286 (Terjemahan, A. Q., 2015). 

Oleh karena itu Allah menetapkan hukum Islam sesuai dengan kadar 

kemampuan seseorang. Bahkan lebih jauh, jika ada yang tidak sanggup dengan hukum 

yang telah ditetapkan itu, Allah juga memberikan kelonggaran/kemudahan (dispensasi 

dalam keadaan tertentu), sebagai contoh dari prinsip ini, orang yang sedang berpergian, 

sakit, dalam keadaan hamil atau menyusui, boleh tidak berpuasa. Hal ini didasarkan 

pada firman Allah SWT dalam surat Al-Baqarah yang artinya” Bagi siapa yang dalam 

keadaan sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka) maka (wajiblah ia berpuasa) 

sebanyak hari yang ditinggalkannya.” Kedua, Sedikit pembebanan (  Prinsip ini .(  تق ِّيل التلُي َ

mengisyaratkan bahwa pembebanan syariat atas manusia itu memang ada. 

Pembebanan dapat menimbulkan kesukaran dan pemberatan atas pundak mukallaf 

terhadap kewajiban agama yang diembannya. Prinsip ini dilandasi oleh firman Allah 

SWT surat Al-Maidah ayat 101 yang artinya”Hai orang-orang yang beriman janganlah 

kamu bertanya-tanya tentang sesuatu yang kalau diterangkan kepadamu akan 

menyusahkanmu, tetapi kalau kamu tanyakan (tentang ayat-ayat itu) pada waktu 

turunnya, akan diterangkan kepadamu, Allah memaafkanmu dan Allah maha 

pengampunan lagi Maha Penyabar” 

 

Ayat ini mengintruksikan kepada manusia agar dapat menahan diri daripada 

mempertanyakan masalah yang tidak ada ketetapan hukumnya. Ketiga, Bertahap dalam 

menetapkan hukum ( تد ر ُجي ). Al-Qur’an diturunkan secara berangsur-angsur, bukan 

sekaligus. Sebab potensi manusia terbatas. Berkaitan dengan hukum Islam, ayat-ayat Al-

Qur’an yang mengandung hukum taklif pun diturunkan secara bertahap. 



 Page 25 
 
 

Secara psikologi manusia tidak akan menerima sesuatu yang baru dan asing, 

sehingga harus dipahami setahap demi setahap terlebih dahulu agar tidak 

menimbulkan konflik, kesulitan, dan ketegangan batin. Keempat, memperhatikan 

kemaslahatan manusia( حة ال مة  Penetapan hukum Islam sesuai dengan.( مص ِّ

kemaslahatan manusia. Maka dalam penetapan hukum itu didasarkan kepada tiga sendi 

pokok yaitu: pertama, hukum ditetapkan setelah masyarakat membutuhkan hukum-

hukum itu. Kedua hukum-hukum ditetapkan oleh suatu kekuasaan dan berhak 

menetapkan hukum dan memudahkan masyarakat ke bawah ketetapannya. Ketiga 

Hukum-hukum ditetapkan menurut kadar kebutuhan masyarakat. Kelima, Mewujudkan 

keadilan (المد الة) Manusia menurut pandangan Islam adalah sama baik di hadapan Allah 

maupun di hadapan hukum tanpa ada melihat kepada tinggi rendahnya suatu jabatan 

seseorang, tua, muda, melainkan seoptimal dan semaksimal apa yang telah ia perbuat 

dengan hukum Allah sampai mendapatkan predikat takwa (Nasution, 2014). 

Kata kaidah secara etimologi berarti asas. Adapun secara terminologi, kata 

kaidah memiliki beberapa makna yang di antaranya: Menurut As-Suyuti dalam kita Al-

Asybah wa An-Nazhair bahwa kaidah adalah hukum yang bersifat kulli (menyeluruh) 

atau general law yang meliputi semua bagiannya. Menurut Mustafa Az-Zarqa, kaidah 

ialah hukum yang bersifat aghlabi (berlaku sebagian besar) yang meliputi sebagian 

besar dalilnya. Ada juga yang mendefenisikan kaidah ialah pengendalian dari hukum-

hukum furu’ yang bermacam-macam dengan meletakkannya dalam satu wadah 

(kaidah) yang umum (kulli) yang mencakup seluruh furu’. Jadi kaidah merupakan 

rumusan yang bersifat umum atau global guna membantu mujtahid dalam penetapan 

hukum tentang masalah furu’ (cabang). Ada lima kaidah pokok dalam hukum Islam 

yang disebut dengan qawaid al-khamms (panca kaidah) yaitu: 

a) الأ مور بمق صد ه 

“Segala urusan menurut niatnya” 

b) الضر ر بمق صد ه 

“ Kemudharatan atau kesulitan itu, harus dihilangkan” 

c) ال َ دة محَمة 

“ Adat kebiasaan itu bisa menjadi landasan hukum” 

d) اليقين ل زُا ل ب لشك 

“ Keyakinan tidak dapat dihilangkan dengan keraguan” 

e) ب التييًر  المشقة تج ِّ

“Kesukaran, kesulitan mendatangkan kemudharatan (Nasution, 2014). 

 

Urgensi kaidah –kaidah Fiqh diklasifikasi oleh para ulama bahwa berdasarkan 

materinya hokum islam ada dua macam, pertama, hokum ibadah, seperti sholat, puasa, 

zakat, haji, dan lain-lain, hokum ini sebagai implikasi dari kesadaran seorang hamba 

akan tujuan hidupnya dengan mengabdi kepadaNya. Kedua, hokum-hukum muamalah 

seperti melakukan transaksi-transaksi, tindakan-tindakan, sanksi-sanksi hokum 

kejahatan. Dan bermacam-macam maslah kontemporer.persoalan-persoalan hokum 

islam tersebut dapat diatasi dengan merumuskan kaidah-kaidah fiqih yang merupakan 

generalisasi dan menampung masalah serupa. Dan lebih mudah untuk mengistinbatkan 



 Page 26 
 
 

hokum suatu masalah dengan memproyeksikan masalah-masalah yang akan ditentukan 

hukumnya kepada kaidah fiqh (Duski, 2019). 

 

Maqashid Syari’ah 

Kata maqashid syari’ah terdiri dari dua kata yaitu maqashid dan al-syariah yang 

hubungan antara satu dan lainnya dalam bentuk mudhaf dan mudhafun ilaih. Kata 

maqasid adalah jamak dari kata maqshad yang artinya adalah maksud dan tujuan 

(Syarifuddin, 2003). Syariah artinya jalan menuju sumber air ini dapat pula dikatakan 

sebagai jalan ke arah sumber pokok kehidupan. Air adalah pokok kehidupan dengan 

demikian, berjalan menuju sumber air ini dapat dimaknai jalan menuju kearah sumber 

air ini dapat dimaknai jalan menuju kearah sumber pokok kehidupan. Dengan demikian, 

berjalan menuju sumber air ini dapat dimaknai jalan menuju kearah sumber pokok 

kehidupan. Sedangkan maqashid syari’ah dalam pandangan ahli ushul fikih dalam 

rangka mengembangkan pemikiran hukum dalam Islam secara umum menjawab 

permasalahan-permasalahan yang berkembang dalam masyarakat (Humaidi, 2021). 

Adapun tujuan maqasid syari’ah adalah untuk kemaslahatan manusia (Nasution, 2014). 

Pandangan Al Syaitibi, bahwa tujuan utama dari syariah adalah untuk menjaga 

dan memperjuangan tiga kategori hukum, dharuriyat, hajiyat dan kebutuhan tahsiniyat 

(Nazaruddin & Kamilullah, 2020) dengan cara Pertama, Maqashid syari’ah dharuriyat 

secara bahasa artinya adalah kebutuhan yang mendesak dan sangat penting dan pokok 

demi berlangsungnya urusan-urusan agama dan kehidupan manusia secara baik. 

Pengabaian terhadap aspek ini akan mengakibatkan kekacauan dan ketidak adilan di 

dunia dan akhirat 10 Al Syatibi lima kategori yaitu memelihara agama, memelihara jiwa, 

memelihara akal, memelihara kehormatan dan keturunan, serta memelihara harta. 

Maka untuk menjaga lima pokok ini hukum islam diturunkan. Kedua maqasid syari’ah 

hajiyat secara bahasa kebutuhan. Hajiyat adalah segala sesuatu yang di hayati oleh 

manusia untuk menghindarkan diri dari kesulitan. Adapun maqasyid hajiyat adalah 

untuk menghilangkan kesulitan atau menjadikan pemeliharaan terhadap unsur lima 

pokok dharuriy (Soviana & Abidin, 2020).  

Adapun maqasyid berlaku dalam ibadah, sebagaimana fiman Allah SWT dalam 

surat an-Nisa’: 101 

 
 

Artinya“Dan apabila kamu bepergian di muka bumi, maka tidaklah mengapa 

kamu men-qashar sembahyang(mu), jika kamu takut diserang orang-orang kafir. 

Sesungguhnya orang-orang kafir itu adalah musuh yang nyata bagimu”.(Q.S An-Nisa’ 

(4): 101). 

Dari ayat di atas dapat dipahami bahwa mendirikan shalat wajib dilaksanakan, 

dalam keadaan bagaimanapun. Karena mendirikan shalat merupakan salah satu unsur 

dharuriyat yang harus dipelihara. Agar unsur dharuriyat ini tetap terpelihara dan 



 Page 27 
 
 

manusia tidak merasa sulit dalam melaksanakannya, maka Allah SWT memberikan 

keringanan kepada orang yang dalam perjalanan jauh untuk boleh melaksanakan shalat 

Qashar. Ketiga Maqashid Tahsiniyyah adalah adalah “ segala yang baik, layak dan pantas 

serta dibenarkan oleh adat kebiasaan. Yang semuanya tercakup dalam makarimul 

akhlaq. Secara bahasa berarti hal-hal penyempurnaan. 

Apabila maqashid al- Tahsiniyyat tidak terwujud, maka tidak merusak terhadap 

lima unsur dharuriyat, tetapi mengakibatkan kurang sempurna. Maqashid al-

Tahsiniyyat berlaku dalam bidang ibadat. Seperti mengerjakan amalan-amalan sunat 

yang dapat menyempurnakan perbuatan yang wajib. Adapun dalam hal lainnya seperti 

melarang wanita berpakaian yang tidak sesuai syariat, adab makan, adab minum, adab 

bericara, dan adab berpakaian serta menjauhkan diri dari melihat dan mendengar yang 

tidak bermanfaat.  

Berdasarkan uraian dia atas dapat disimpulkan bahwa hakikat dari maqashid 

dharuryyat, Hajiyyat, maqashid Tahsiiniyyat adalah untuk mewujudkan kemaslahatan 

hamba, baik di dunia yang fana maupun di akhirat yang baqa. 

 

Cara mengetahui maqasyid -syariah 

Maqashid atau maksud adalah sesuatu yang tersembunyi dalam diri yang 

bermaksud dan tidak dapat dilihat dari luar. Begitu pula maksud Allah, terutama yang 

berkenaan dengan penetapan hukum adalah sesuatu yang tersembunyi. 

Adapun petunjuk yang dapat digunakan untuk mengetahui maqashid syariah: 

pertama penjelasan yang diberikan oleh Nabi, baik secara langsung atau tidak langsung. 

Untuk itu seluruh Hadist Nabi berkenaan dengan penjelasan ayat Al-Qur’an, harus 

ditelusuri untuk menemukan kalau ada penjelasan Nabi tentang maksud Allah dalam 

ayat itu. Kedua melalui asbabul nuzul. Asbabul nuzul itu ditemukan dalam uraian 

mufasir yang merujuk kepada kejadian yang berlaku pada waktu turunnya suatu ayat. 

Ketiga melalui penjelasan ulama mufasir atau mujtahid atas penelitian atau 

pemahamannya terhadap firman Allah yang berkaitan dengan hukum. Keempat Melalui 

kaidah kebahasaan yang menjelaskan tanda-tanda atau indikasi yang menjelaskan 

sebab dan akibat seperti yang dipahami dari tanda untuk ta’lil. 

 

KESIMPULAN  

Dalam kaidah fikih ada lima pokok yang dikenal dengan qawaid al-khams (panca 

kaidah) yaitu segala urusan menurut niatnya, kemudharatan atau kesulitan itu, harus 

dihilangkan, adat kebiasaan itu bias menjadi landasan hokum, keyakinan tidak dapat 

dihiangkan dengan keraguan, dan kesukaran kesulitan mendatangkan kemudharatan 

sedangkan maqashid syariah menjadi pertimbangan untuk menetapkan hokum dengan 

tujuan kemaslahatan dharuryat, hajiyat, tasiniyat. 

REFERENSI; 

Duski, I. (2019). Al-QawaId Al-Fiqhiyah (Kaidah-Kaidah Fiqih). 

Humaidi, M. (2021). PENGANTAR ILMU USHUL FIQH: Periodisasi, Sumber, dan Metode 



 Page 28 
 
 

Istinbath Hukum. Penerbit NEM. 

Nasution, M. (2014). Filsafat Hukum Islam. Rajawali Pers. 

Nazaruddin, N., & Kamilullah, F. (2020). Maqashid As-Syariah Terhadap Hukum Islam 

Menurut Imam As-Syatibi Dalam Al-Muwafaqat. Jurnal Asy-Syukriyyah, 21(1), 106-

123. 

Soviana, R., & Abidin, Z. (2020). Analisis sistem dropship marketing perspektif konsep 

Maqashid Syariah Al-Syatibi. TAWAZUN: Journal of Sharia Economic Law, 3(1), 75. 

Syarifuddin, A. Garis-Garis Besar Fikih. Jakarta: Prenada Media. 2003. Cet. II. 

Terjemahan, A. Q. (2015). Departemen Agama RI. Bandung: CV Darus Sunnah. 

Usman, S. H., & Arifin, H. B. (2001). Hukum Islam: asas-asas dan pengantar studi hukum 

Islam dalam tata hukum Indonesia. Gaya Media Pertama. 

 

 


