JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora

a ) l’lﬂ/ 74/_ ﬂ/la/.a( [[ Z(,[ / Volume (X), Issue (D)(_)I,S%I\l/\ll(:)rzlih7)6(_8g(38a5rg

JarmuHumaniora e-ISSN: 2808-2850
DOI: https://doi.org/10.58553 /jalhu.

Kaidah-Kaidah Fiqih dan Maqashid Syariah

Nilfatri', Hasbi Umar’, Abdul Hgafar’®
ISTIE Syariah Al Mujaddid
23 UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi
nilfatri@yahoo.co.id

Corresponding Author: Author!

Abstrak indonesia

Kaidah-kaidah dalam hokum islam merupakan kaidah umum yang disusun oleh para
ulama berdasarkan norma yang terdapat dalam Alquran dan Sunnah melalui metode
induktif yang dijadkan pedoman dalam menentukan hokum dan peristiwa dan masalah
yang berhubungan dengan perbuatan manusia dengan prinsip meniadakan kesempitan
dan kesukaran, sedikit pembebenan terhadap mukallaf dalam bertindak dan menahan
diri untuk masalah yang tidak ada ketetapannya, bertahap dalam menetapkan hokum,
memperhatikan kemaslahatan manusia, serta mewujudkan keadilan. Metode penelitian
yang digunakan adalah library Research dengan sumber data buku-buku tentang
qawaid fikhiyah dan buku-buku dan kitab maqgashid syariah pemikiran imam Al
Syathibi. Sedangkan kaidah pokok dalam hokum islam dikenal dengan gawaid al
khamms, yaitu segala urusan menurut niatnya, kemudharatan atau kesulitan itu harus
dihilangkan, adat kebiasaan itu menjadi landasan hokum, keyakinan tidak dapat
dihilangkan dengan keraguan, dan kesukaran kesulitan mendatangkan kemudharatan.
Kaidah-kaidah figih tersebut harus memperjuangkan kemaslahatan manusia dengan
maqashid syariah diantaranya ada tiga kategori hokum menurut Al-Syatibi dalam
magqashid syariah diantaranya, maqashid syariah dharuriyat, hajiyat, dan al-tahsiniyat.
Kata Kunci: kaidah-kaidah fiqih, Maqashid Syariah.

Abstract English

The rules in Islamic law are general rules compiled by the scholars based on the norms
contained in the Qur'an and Sunnah through the inductive method which is used as a
guideline in determining laws and events and problems related to human actions with
the principle of eliminating narrowness and difficulty, placing little burden on Mukallaf
in acting and refraining from matters that have no resolution, in stages in establishing
law, paying attention to human welfare, and realizing justice. The research method used
is library research with data sources on books on qawaid fikhiyah and books and books
on maqashid sharia thought by Imam Al Syathibi. Meanwhile, the basic rules in Islamic
law are known as qawaid al khamms, namely all matters according to their intentions,
the harm or difficulty must be eliminated, the customs become the basis of law, belief
cannot be removed by doubt, and difficulties bring harm. These figh rules must fight for
human benefit with maqashid sharia including three categories of law according to Al-
Syatibi in maqashid sharia including, maqgashid sharia dharuriyat, hajiyat, and al-
tahsiniyat.

Keywords: principles of figh, Maqashid Sharia.

Page 22


https://doi.org/10.58553/jalhu
mailto:nilfatri@yahoo.co.id

PENDAHULUAN

Kaidah figih merupakan pedoman yang penting dalam menyelesaikan persoalan
hukum terutama masalah kehidupan sehari-hari. Tanpa pedoman kita tidak apat
mengetahui batasan-batasan dalam bertindak dan berprilaku, dan menentukan mana
yang lebih utama untuk dikerjakan dan yang harus ditinggalkan. Al-quran dijadikan dan
Sunnah dijadikan pedoman hidup kita untuk bertindak, namun tidak semua persoalan
terdapat penafsirannya dalam alquran dan Sunnah trutama masalah kemaslahatan
kontemporer, mengingat pengungkapan nash-nash hokum kebanyakan prinsip-prinsip
umum saja dan sifatnya tentu saja sangat dinamis maka perlu dilakukan penafsiran-
penafsiran dengan mengkomonikasikannya kepada kebutuhan dan kondisi masyarakat
yang selalu berkembang. Salah satu alat atau media untuk menafsirkannya adalah
kaidah-kaidah figih yang masih penting untuk dikaji, dengan tujuan penetapan hokum
islam tersbut membawa tujuan kemaslahatan baik yang bersifat dharuryat, hajiyat, dan
thasaniyat

METODOLOGI

Metode penelitian yang digunakan adalah library Research dengan sumber data
buku-buku tentang qawaid fikhiyah dan buku-buku dan kitab magashid syariah
pemikiran imam Al Syathibi.

PEMBAHASAN

Kaidah-kaidah hukum Islam (al-qawaid al-fikihiyah), adalah kaidah-kaidah
umum yang disusun oleh para ulama berdasarkan norma yang terdapat dalam Al-
Qur'an dan Hadist melalui metode induktif. Kaidah-kaidah itu kemudian dijadikan
pedoman dalam menentukan hukum berbagai peristiwa dan masalah yang
berhubungan dengan perbuatan manusia (Usman & Arifin, 2001). Dalam hukum islam
ada beberapa prinsip kata prinsip berarti asas, yakni kebenaran yang menjadi pokok
dasar orang berfikir, bertindak, dan sebagainya. Adapun yang dimaksud dengan
prinsip-prinsip hukum Islam ialah cita-cita yang menjadi pokok dasar dan
landasan/tumpuan hukum Islam. Adapun prinsip-prinsip dalam hukum Islam itu antara
lain, Pertama,meniadakan kesempitan dan kesukaran (z _~ll » 2= ). Pada dasarnya
manusia tidak suka pembebanan, baik secara fisik maupun secara mental. Sebenarnya
Allah telah mengisyaratkan akan tabi’at manusia ini dalam Al-Qur’an surat Al- Baqarah
ayat 286

Page 23



Llgle 5 Cn& LTS et V) L all el y

S smadL eE. T oy 2% T % 2yt . (shaflaE. 2 oo . ol
L,Lftﬁd ‘hr_g LUJ i Gaal JIl | Lbil LJ! 'lnxﬁj_!, Y LL"J ~: G A<

LY ja ol & Gaa syl W el le ety = 4 WAL Y

& ol e i

Artinya“Allah  tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan
kesanggupannya. la mendapat pahala (dari kebajikan) yang diusahakannya dan ia
mendapat siksa (dari kejahatan) yang dikerjakannya. (Mereka berdoa): "Ya Tuhan kami,
janganlah Engkau hukum kami jika kami lupa atau kami tersalah. Ya Tuhan kami,
janganlah Engkau bebankan kepada kami beban yang berat sebagaimana Engkau
bebankan kepada orang-orang sebelum kami. Ya Tuhan kami, janganlah Engkau
pikulkan kepada kami apa yang tak sanggup kami memikulnya. Beri maaflah kami;
ampunilah kami; dan rahmatilah kami. Engkaulah Penolong kami, maka tolonglah kami
terhadap kaum yang kafir".(Q.S.Al-Bagarah (2): 286 (Terjemahan, A. Q., 2015).

Oleh karena itu Allah menetapkan hukum Islam sesuai dengan kadar
kemampuan seseorang. Bahkan lebih jauh, jika ada yang tidak sanggup dengan hukum
yang telah ditetapkan itu, Allah juga memberikan kelonggaran/kemudahan (dispensasi
dalam keadaan tertentu), sebagai contoh dari prinsip ini, orang yang sedang berpergian,
sakit, dalam keadaan hamil atau menyusui, boleh tidak berpuasa. Hal ini didasarkan
pada firman Allah SWT dalam surat Al-Baqarah yang artinya” Bagi siapa yang dalam
keadaan sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka) maka (wajiblah ia berpuasa)
sebanyak hari yang ditinggalkannya.” Kedua, Sedikit pembebanan (£ J& ). Prinsip ini
mengisyaratkan bahwa pembebanan syariat atas manusia itu memang ada.
Pembebanan dapat menimbulkan kesukaran dan pemberatan atas pundak mukallaf
terhadap kewajiban agama yang diembannya. Prinsip ini dilandasi oleh firman Allah
SWT surat Al-Maidah ayat 101 yang artinya”Hai orang-orang yang beriman janganlah
kamu bertanya-tanya tentang sesuatu yang kalau diterangkan kepadamu akan
menyusahkanmu, tetapi kalau kamu tanyakan (tentang ayat-ayat itu) pada waktu
turunnya, akan diterangkan kepadamu, Allah memaafkanmu dan Allah maha
pengampunan lagi Maha Penyabar”

Ayat ini mengintruksikan kepada manusia agar dapat menahan diri daripada
mempertanyakan masalah yang tidak ada ketetapan hukumnya. Ketiga, Bertahap dalam
menetapkan hukum ( =", 3 ). Al-Qur'an diturunkan secara berangsur-angsur, bukan
sekaligus. Sebab potensi manusia terbatas. Berkaitan dengan hukum Islam, ayat-ayat Al-
Qur’an yang mengandung hukum taklif pun diturunkan secara bertahap.

Page 24



Secara psikologi manusia tidak akan menerima sesuatu yang baru dan asing,
sehingga harus dipahami setahap demi setahap terlebih dahulu agar tidak
menimbulkan konflik, kesulitan, dan ketegangan batin. Keempat, memperhatikan
kemaslahatan manusia( % J) 4sias ).Penetapan hukum Islam sesuai dengan
kemaslahatan manusia. Maka dalam penetapan hukum itu didasarkan kepada tiga sendi
pokok yaitu: pertama, hukum ditetapkan setelah masyarakat membutuhkan hukum-
hukum itu. Kedua hukum-hukum ditetapkan oleh suatu kekuasaan dan berhak
menetapkan hukum dan memudahkan masyarakat ke bawah ketetapannya. Ketiga
Hukum-hukum ditetapkan menurut kadar kebutuhan masyarakat. Kelima, Mewujudkan
keadilan (4 ) Manusia menurut pandangan Islam adalah sama baik di hadapan Allah
maupun di hadapan hukum tanpa ada melihat kepada tinggi rendahnya suatu jabatan
seseorang, tua, muda, melainkan seoptimal dan semaksimal apa yang telah ia perbuat
dengan hukum Allah sampai mendapatkan predikat takwa (Nasution, 2014).

Kata kaidah secara etimologi berarti asas. Adapun secara terminologi, kata
kaidah memiliki beberapa makna yang di antaranya: Menurut As-Suyuti dalam kita Al-
Asybah wa An-Nazhair bahwa kaidah adalah hukum yang bersifat kulli (menyeluruh)
atau general law yang meliputi semua bagiannya. Menurut Mustafa Az-Zarqa, kaidah
ialah hukum yang bersifat aghlabi (berlaku sebagian besar) yang meliputi sebagian
besar dalilnya. Ada juga yang mendefenisikan kaidah ialah pengendalian dari hukum-
hukum furu’ yang bermacam-macam dengan meletakkannya dalam satu wadah
(kaidah) yang umum (kulli) yang mencakup seluruh furu’. Jadi kaidah merupakan
rumusan yang bersifat umum atau global guna membantu mujtahid dalam penetapan
hukum tentang masalah furu’ (cabang). Ada lima kaidah pokok dalam hukum Islam
yang disebut dengan qawaid al-khamms (panca kaidah) yaitu:

a) o ua B Y Y
“Segala urusan menurut niatnya”
b) o 3o Gar ) pal
“Kemudharatan atau kesulitan itu, harus dihilangkan”
c) ezl sy J
“ Adat kebiasaan itu bisa menjadi landasan hukum”
d) dal o diyd ol
“Keyakinan tidak dapat dihilangkan dengan keraguan”
€) Ll (35 daal
“Kesukaran, kesulitan mendatangkan kemudharatan (Nasution, 2014).

Urgensi kaidah -kaidah Figh diklasifikasi oleh para ulama bahwa berdasarkan
materinya hokum islam ada dua macam, pertama, hokum ibadah, seperti sholat, puasa,
zakat, haji, dan lain-lain, hokum ini sebagai implikasi dari kesadaran seorang hamba
akan tujuan hidupnya dengan mengabdi kepadaNya. Kedua, hokum-hukum muamalah
seperti melakukan transaksi-transaksi, tindakan-tindakan, sanksi-sanksi hokum
kejahatan. Dan bermacam-macam maslah kontemporer.persoalan-persoalan hokum
islam tersebut dapat diatasi dengan merumuskan kaidah-kaidah figih yang merupakan
generalisasi dan menampung masalah serupa. Dan lebih mudah untuk mengistinbatkan

Page 25



hokum suatu masalah dengan memproyeksikan masalah-masalah yang akan ditentukan
hukumnya kepada kaidah figh (Duski, 2019).

Magashid Syari’ah

Kata maqashid syari’ah terdiri dari dua kata yaitu maqashid dan al-syariah yang
hubungan antara satu dan lainnya dalam bentuk mudhaf dan mudhafun ilaih. Kata
magqasid adalah jamak dari kata maqshad yang artinya adalah maksud dan tujuan
(Syarifuddin, 2003). Syariah artinya jalan menuju sumber air ini dapat pula dikatakan
sebagai jalan ke arah sumber pokok kehidupan. Air adalah pokok kehidupan dengan
demikian, berjalan menuju sumber air ini dapat dimaknai jalan menuju kearah sumber
air ini dapat dimaknai jalan menuju kearah sumber pokok kehidupan. Dengan demikian,
berjalan menuju sumber air ini dapat dimaknai jalan menuju kearah sumber pokok
kehidupan. Sedangkan maqashid syari’ah dalam pandangan ahli ushul fikih dalam
rangka mengembangkan pemikiran hukum dalam Islam secara umum menjawab
permasalahan-permasalahan yang berkembang dalam masyarakat (Humaidi, 2021).
Adapun tujuan magqasid syari’ah adalah untuk kemaslahatan manusia (Nasution, 2014).

Pandangan Al Syaitibi, bahwa tujuan utama dari syariah adalah untuk menjaga
dan memperjuangan tiga kategori hukum, dharuriyat, hajiyat dan kebutuhan tahsiniyat
(Nazaruddin & Kamilullah, 2020) dengan cara Pertama, Maqashid syari’ah dharuriyat
secara bahasa artinya adalah kebutuhan yang mendesak dan sangat penting dan pokok
demi berlangsungnya urusan-urusan agama dan kehidupan manusia secara baik.
Pengabaian terhadap aspek ini akan mengakibatkan kekacauan dan ketidak adilan di
dunia dan akhirat 10 Al Syatibi lima kategori yaitu memelihara agama, memelihara jiwa,
memelihara akal, memelihara kehormatan dan keturunan, serta memelihara harta.
Maka untuk menjaga lima pokok ini hukum islam diturunkan. Kedua maqasid syari’ah
hajiyat secara bahasa kebutuhan. Hajiyat adalah segala sesuatu yang di hayati oleh
manusia untuk menghindarkan diri dari kesulitan. Adapun magqasyid hajiyat adalah
untuk menghilangkan kesulitan atau menjadikan pemeliharaan terhadap unsur lima
pokok dharuriy (Soviana & Abidin, 2020).

Adapun magqasyid berlaku dalam ibadah, sebagaimana fiman Allah SWT dalam
surat an-Nisa: 101

G B3 G |50 Gl FUA Kile u-uh._:-aﬂ‘d—“-eﬂ_}m 135
DJJAHJJD{:Sl‘JJEuJJBEMd‘ 'Ij)_qsumjles_l_m‘ ‘::153.

Artinya“Dan apabila kamu bepergian di muka bumi, maka tidaklah mengapa
kamu men-qashar sembahyang(mu), jika kamu takut diserang orang-orang Kkafir.
Sesungguhnya orang-orang kafir itu adalah musuh yang nyata bagimu”.(Q.S An-Nisa’
(4): 101).

Dari ayat di atas dapat dipahami bahwa mendirikan shalat wajib dilaksanakan,
dalam keadaan bagaimanapun. Karena mendirikan shalat merupakan salah satu unsur
dharuriyat yang harus dipelihara. Agar unsur dharuriyat ini tetap terpelihara dan

Page 26



manusia tidak merasa sulit dalam melaksanakannya, maka Allah SWT memberikan
keringanan kepada orang yang dalam perjalanan jauh untuk boleh melaksanakan shalat
Qashar. Ketiga Maqgashid Tahsiniyyah adalah adalah “ segala yang baik, layak dan pantas
serta dibenarkan oleh adat kebiasaan. Yang semuanya tercakup dalam makarimul
akhlaq. Secara bahasa berarti hal-hal penyempurnaan.

Apabila maqgashid al- Tahsiniyyat tidak terwujud, maka tidak merusak terhadap
lima unsur dharuriyat, tetapi mengakibatkan kurang sempurna. Magqashid al-
Tahsiniyyat berlaku dalam bidang ibadat. Seperti mengerjakan amalan-amalan sunat
yang dapat menyempurnakan perbuatan yang wajib. Adapun dalam hal lainnya seperti
melarang wanita berpakaian yang tidak sesuai syariat, adab makan, adab minum, adab
bericara, dan adab berpakaian serta menjauhkan diri dari melihat dan mendengar yang
tidak bermanfaat.

Berdasarkan uraian dia atas dapat disimpulkan bahwa hakikat dari maqashid
dharuryyat, Hajiyyat, maqashid Tahsiiniyyat adalah untuk mewujudkan kemaslahatan
hamba, baik di dunia yang fana maupun di akhirat yang baqa.

Cara mengetahui maqasyid -syariah

Magashid atau maksud adalah sesuatu yang tersembunyi dalam diri yang
bermaksud dan tidak dapat dilihat dari luar. Begitu pula maksud Allah, terutama yang
berkenaan dengan penetapan hukum adalah sesuatu yang tersembunyi.

Adapun petunjuk yang dapat digunakan untuk mengetahui maqashid syariah:
pertama penjelasan yang diberikan oleh Nabi, baik secara langsung atau tidak langsung.
Untuk itu seluruh Hadist Nabi berkenaan dengan penjelasan ayat Al-Qur’an, harus
ditelusuri untuk menemukan kalau ada penjelasan Nabi tentang maksud Allah dalam
ayat itu. Kedua melalui asbabul nuzul. Asbabul nuzul itu ditemukan dalam uraian
mufasir yang merujuk kepada kejadian yang berlaku pada waktu turunnya suatu ayat.
Ketiga melalui penjelasan ulama mufasir atau mujtahid atas penelitian atau
pemahamannya terhadap firman Allah yang berkaitan dengan hukum. Keempat Melalui
kaidah kebahasaan yang menjelaskan tanda-tanda atau indikasi yang menjelaskan
sebab dan akibat seperti yang dipahami dari tanda untuk ta’lil.

KESIMPULAN

Dalam kaidah fikih ada lima pokok yang dikenal dengan qawaid al-khams (panca
kaidah) yaitu segala urusan menurut niatnya, kemudharatan atau kesulitan itu, harus
dihilangkan, adat kebiasaan itu bias menjadi landasan hokum, keyakinan tidak dapat
dihiangkan dengan keraguan, dan kesukaran kesulitan mendatangkan kemudharatan
sedangkan maqashid syariah menjadi pertimbangan untuk menetapkan hokum dengan
tujuan kemaslahatan dharuryat, hajiyat, tasiniyat.

REFERENSI;
Duski, I. (2019). Al-Qawald Al-Fighiyah (Kaidah-Kaidah Figih).
Humaidi, M. (2021). PENGANTAR ILMU USHUL FIQH: Periodisasi, Sumber, dan Metode

Page 27



I[stinbath Hukum. Penerbit NEM.

Nasution, M. (2014). Filsafat Hukum Islam. Rajawali Pers.

Nazaruddin, N., & Kamilullah, F. (2020). Maqashid As-Syariah Terhadap Hukum Islam
Menurut Imam As-Syatibi Dalam Al-Muwafaqat. Jurnal Asy-Syukriyyah, 21(1), 106-
123.

Soviana, R., & Abidin, Z. (2020). Analisis sistem dropship marketing perspektif konsep
Magashid Syariah Al-Syatibi. TAWAZUN: Journal of Sharia Economic Law, 3(1), 75.

Syarifuddin, A. Garis-Garis Besar Fikih. Jakarta: Prenada Media. 2003. Cet. II.

Terjemahan, A. Q. (2015). Departemen Agama RI. Bandung: CV Darus Sunnah.

Usman, S. H., & Arifin, H. B. (2001). Hukum Islam: asas-asas dan pengantar studi hukum
[slam dalam tata hukum Indonesia. Gaya Media Pertama.

Page 28



