JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora

" L Volume 11, Issue 2, Oktober 2025
w'um/ 74/ - m u}d[[[[([[ p-ISSN: 2476-8855
fSarmuHumaniora e-ISSN: 2808-2850
‘ DOI: https://doi.org/10.58553/jalhu.

Membangun Pendidikan Islam Visioner : Sebuah Studi Tantangan Dan
Epistemologi Di Era Modern

M. SyuKri
Universitas Islam An-Nur Lampung, Indonesia
Syukri99as@gmail.com

Abstrak indonesia

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep pendidikan Islam yang visioner
dalam menghadapi tantangan globalisasi, perkembangan teknologi, serta perubahan
sosial dan budaya di era modern. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui
metode kajian pustaka, penelitian ini menelaah gagasan para pemikir Islam baik klasik
maupun kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam visioner harus
bersifat inklusif, adaptif, dan berorientasi pada pengembangan Kkarakter. Melalui
pendekatan epistemologi terintegrasi, pendidikan Islam dapat menyatukan ilmu agama
dan ilmu umum untuk menciptakan pemahaman holistik serta membentuk individu yang
cerdas secara intelektual, emosional, dan spiritual. Tantangan seperti Krisis identitas
generasi muda, kesenjangan akses teknologi, dan pengaruh globalisasi menuntut inovasi
kurikulum, peningkatan kualitas tenaga pendidik, dan kolaborasi antara lembaga
pendidikan, masyarakat, dan pemerintah. Implementasi strategi tersebut diharapkan
mampu mewujudkan pendidikan Islam yang relevan dengan tuntutan zaman sekaligus
berakar kuat pada nilai-nilai keislaman.

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Visioner, Epistemologi Terintegrasi, Globalisasi, Inovasi
Pendidikan.

Abstract English

This study aims to analyze the concept of visionary Islamic education in responding to
the challenges of globalization, technological advancement, and socio-cultural
transformation in the modern era. Using a qualitative approach through a literature
review method, this research examines the ideas of both classical and contemporary
Islamic scholars. The findings reveal that visionary Islamic education should be inclusive,
adaptive, and oriented toward character development. Through an integrated
epistemological approach, Islamic education can unify religious and secular knowledge
to create a holistic understanding and nurture individuals who are intellectually,
emotionally, and spiritually intelligent. Challenges such as youth identity crises, unequal
access to technology, and the impact of globalization demand curriculum innovation,
improvement of teacher quality, and collaboration among educational institutions,
communities, and governments. The implementation of these strategies is expected to
realize an Islamic education system that remains relevant to the demands of the times
while being firmly rooted in Islamic values.

Keywords: Islamic Education, Visionary, Integrated Epistemology, Globalization,
Educational Innovation.

PENDAHULUAN
Pendidikan Islam telah menjadi salah satu pilar penting dalam pengembangan
masyarakat Muslim di seluruh dunia. Dalam konteks global yang semakin kompleks,

Page 122


https://doi.org/10.58553/jalhu

tantangan yang dihadapi oleh pendidikan Islam tidak hanya berasal dari dalam, tetapi
juga dari luar. Globalisasi, perkembangan teknologi, dan perubahan sosial budaya telah
membawa dampak signifikan terhadap cara pendidikan Islam dipahami dan diterapkan.
Menurut UNESCO (2020), lebih dari 260 juta anak dan remaja di seluruh dunia tidak
mendapatkan pendidikan yang layak, dan banyak dari mereka berasal dari negara-
negara dengan populasi Muslim yang besar. Hal ini menunjukkan perlunya pendekatan
baru dalam pendidikan Islam yang tidak hanya relevan, tetapi juga visioner, mampu
mengatasi tantangan yang ada dan menciptakan epistemologi yang terintegrasi.

Dalam konteks ini, pendidikan Islam harus mampu beradaptasi dengan
perubahan zaman tanpa kehilangan esensi dan nilai-nilai yang terkandung dalam ajaran
[slam. Menurut Al-Attas (1999), pendidikan Islam tidak hanya bertujuan untuk
mentransfer pengetahuan, tetapi juga untuk membentuk karakter dan moralitas
individu. Oleh karena itu, penting untuk mengembangkan konsep pendidikan Islam yang
visioner yang dapat menjawab tantangan zaman dan menghasilkan generasi yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral yang tinggi.

Naskah ini menganalisis dan mendiskusikan bagaimana pendidikan Islam dapat
dibangun secara visioner dalam menghadapi tantangan di era modern. Penelitian ini
bertujuan untuk mengidentifikasi karakteristik pendidikan Islam yang visioner, serta
peran dan kontribusinya dalam masyarakat modern. Selain itu, Makalah ini juga akan
membahas tantangan-tantangan yang dihadapi oleh pendidikan Islam dan bagaimana
cara mengatasinya dengan pendekatan yang inovatif dan integratif.

LANDASAN TEORI

Pendidikan Islam visioner berakar pada prinsip bahwa ilmu pengetahuan dan
nilai-nilai keislaman tidak dapat dipisahkan, melainkan harus saling memperkaya untuk
membentuk insan kamil yang beriman, berilmu, dan beramal. Dalam perspektif
epistemologi Islam, sumber pengetahuan tidak hanya terbatas pada rasionalitas dan
empirisme, tetapi juga mencakup wahyu sebagai sumber kebenaran tertinggi. Al-Attas
(1993) menegaskan bahwa pendidikan Islam sejatinya bertujuan untuk melahirkan
manusia yang beradab (insan adabi), yakni individu yang mampu menempatkan ilmu,
amal, dan iman dalam keseimbangan yang harmonis. Oleh karena itu, pendidikan Islam
visioner memerlukan paradigma epistemologis yang integratif, yang mampu
menghubungkan antara pengetahuan ilmiah modern dengan nilai-nilai tauhid, sehingga
menghasilkan pemikiran kritis, etis, dan berorientasi masa depan.

Dalam konteks era modern yang ditandai oleh globalisasi, digitalisasi, dan
relativisme moral, pendidikan Islam menghadapi tantangan epistemologis yang serius.
Modernitas sering kali menempatkan rasionalitas instrumental dan sekularisme sebagai
fondasi pengetahuan, yang berpotensi menggeser nilai-nilai transendental Islam dari
pusat pendidikan. Menurut Rahman (1982), tantangan terbesar pendidikan Islam adalah
bagaimana mentransformasikan sistem dan kurikulum agar tetap relevan dengan
kebutuhan zaman tanpa kehilangan identitas spiritual dan moralnya. Oleh karena itu,
pendidikan Islam visioner harus mampu merekonstruksi epistemologinya dengan
pendekatan yang kritis dan kontekstual, menggabungkan sains, teknologi, dan

Page 123



humaniora dengan nilai-nilai Qur’ani. Upaya ini akan melahirkan paradigma pendidikan
yang tidak hanya adaptif terhadap perubahan, tetapi juga proaktif dalam membentuk
arah peradaban yang berkeadaban dan berkeilmuan..

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian pustaka
(library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus utama penelitian adalah untuk
mengkaji konsep, tantangan, serta epistemologi pendidikan Islam berdasarkan sumber-
sumber literatur ilmiah yang relevan. Kajian pustaka dilakukan dengan menelaah karya-
karya tokoh pemikir Islam kontemporer seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas, Al-
Ghazal, M. Amin Abdullah, dan Al-Faruqi, serta berbagai penelitian dan laporan lembaga
pendidikan modern seperti UNESCO, Kementerian Agama, dan BPS.

PEMBAHASAN

Pendidikan Islam dapat didefinisikan sebagai proses pembelajaran yang
bertujuan untuk mengembangkan potensi individu berdasarkan ajaran-ajaran Islam.
Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1999), pendidikan Islam harus mencakup
pengembangan aspek intelektual, emosional, dan spiritual. Dalam konteks ini,
pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada penguasaan teks-teks agama, tetapi juga
pada penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Pendidikan Islam yang visioner harus mampu menjawab tantangan zaman
dengan mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu, baik ilmu agama maupun ilmu umum.
Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa pengetahuan dalam Islam bersifat holistik dan
tidak terbatas pada satu bidang saja. Menurut M. Amin Abdullah (2006), pendidikan
[slam yang ideal adalah pendidikan yang mampu menggabungkan antara pengetahuan
agama dan pengetahuan umum, sehingga menghasilkan individu yang seimbang dalam
berpikir dan bertindak.

Sebagai contoh, di beberapa universitas Islam di Indonesia, terdapat program
studi yang mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu sosial dan humaniora. Hal ini
bertujuan untuk menghasilkan lulusan yang tidak hanya paham akan ajaran Islam, tetapi
juga memiliki pemahaman yang baik tentang dinamika sosial dan budaya masyarakat
(Hasan, 2020).

2. Karakteristik Pendidikan Islam yang Visioner

Pendidikan Islam yang visioner memiliki beberapa karakteristik utama. Pertama,
pendidikan tersebut bersifat inklusif, yang berarti dapat diakses oleh semua kalangan,
tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi, atau budaya. Hal ini penting untuk
memastikan bahwa setiap individu memiliki kesempatan yang sama untuk mendapatkan
pendidikan yang berkualitas. Menurut data dari UNESCO (2020), masih terdapat
kesenjangan akses pendidikan di beberapa negara Muslim, yang menunjukkan perlunya
upaya lebih untuk menciptakan pendidikan yang inklusif.

Kedua, pendidikan Islam yang visioner harus bersifat adaptif, mampu
menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat. Dalam hal
ini, kurikulum pendidikan Islam perlu diperbarui secara berkala untuk mencakup isu-isu

Page 124



terkini dan relevan dengan kehidupan sehari-hari. Sebagai contoh, beberapa lembaga
pendidikan Islam di Indonesia telah mulai mengintegrasikan teknologi informasi dalam
proses belajar mengajar untuk mempersiapkan siswa menghadapi tantangan di era
digital (Kementerian Agama, 2021).

Ketiga, pendidikan Islam yang visioner harus berorientasi pada pengembangan
karakter dan moralitas. Hal ini sejalan dengan tujuan utama pendidikan Islam, yaitu
membentuk individu yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki
integritas moral yang tinggi. Menurut penelitian yang dilakukan oleh Suyanto (2020),
pendidikan karakter yang diterapkan di sekolah-sekolah Islam di Indonesia telah
menunjukkan dampak positif terhadap sikap dan perilaku siswa di lingkungan
masyarakat.

3. Peran Pendidikan Islam dalam Masyarakat Modern

Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat strategis dalam membangun
masyarakat yang beradab dan berkeadilan. Dalam konteks masyarakat modern,
pendidikan Islam dapat berkontribusi dalam menciptakan individu yang memiliki
kesadaran sosial dan tanggung jawab terhadap lingkungan sekitar. Menurut laporan dari
Badan Pusat Statistik (2021), partisipasi masyarakat dalam kegiatan sosial dan
kemanusiaan di kalangan generasi muda meningkat seiring dengan penerapan
pendidikan karakter yang baik.

Selainitu, pendidikan Islam juga dapat berperan dalam mempromosikan toleransi
dan kerukunan antar umat beragama. Dalam masyarakat yang multikultural, pendidikan
[slam harus mengajarkan pentingnya saling menghormati dan menghargai perbedaan.
Sebagai contoh, beberapa sekolah Islam di Indonesia telah mengimplementasikan
program dialog antar umat beragama yang melibatkan siswa dari berbagai latar
belakang, yang bertujuan untuk membangun pemahaman dan kerjasama di antara
mereka (Yusuf, 2021).

Melalui pendekatan yang holistik dan integratif, pendidikan Islam dapat
membantu menciptakan generasi yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga
memiliki kepedulian sosial yang tinggi. Hal ini sangat penting untuk

membangun masyarakat yang harmonis dan berkeadilan, serta mampu
menghadapi berbagai tantangan di era modern.

4. Tantangan dalam Pendidikan Islam di Era Modern

a. Globalisasi dan Dampaknya terhadap Pendidikan Islam

Globalisasi telah membawa perubahan besar dalam berbagai aspek kehidupan,
termasuk dalam bidang pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam, globalisasi dapat
menjadi tantangan sekaligus peluang. Menurut Zainuddin (2022), globalisasi telah
mempengaruhi cara pandang dan nilai-nilai yang dianut oleh generasi muda, yang sering
kali mengarah pada pengabaian terhadap nilai-nilai agama. Hal ini menjadi tantangan
bagi pendidikan Islam untuk tetap relevan dan mampu menarik minat generasi muda.

Salah satu dampak negatif dari globalisasi adalah meningkatnya akses terhadap
informasi yang tidak selalu sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dengan adanya internet,
generasi muda dapat dengan mudah mengakses berbagai sumber informasi, termasuk
yang bertentangan dengan ajaran Islam. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu

Page 125



mengajarkan keterampilan kritis dalam memilah informasi yang benar dan sesuai
dengan nilai-nilai agama (Mansur, 2022).

Namun, di sisi lain, globalisasi juga memberikan peluang bagi pendidikan Islam
untuk berkembang. Melalui kerjasama internasional dan pertukaran pelajar, pendidikan
[slam dapat memperluas wawasan dan pengetahuan siswa mengenai berbagai budaya
dan tradisi. Hal ini penting untuk membangun sikap toleransi dan saling menghormati di
kalangan generasi muda.

b. Perkembangan Teknologi dan Pendidikan

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi telah mengubah cara
pendidikan disampaikan. Dalam konteks pendidikan Islam, teknologi dapat menjadi alat
yang efektif untuk meningkatkan kualitas pembelajaran. Menurut penelitian yang
dilakukan oleh Supriyanto (2021), penggunaan teknologi dalam proses belajar mengajar
di sekolah-sekolah Islam di Indonesia telah menunjukkan hasil yang positif, seperti
peningkatan motivasi dan keterlibatan siswa.

Namun, penggunaan teknologi juga memiliki tantangan tersendiri. Salah satunya
adalah kesenjangan akses terhadap teknologi di berbagai daerah.

Menurut data dari Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan (2021), masih
terdapat daerah-daerah di Indonesia yang kesulitan dalam mengakses teknologi
informasi, sehingga menghambat proses pembelajaran. Oleh karena itu, perlu adanya
upaya untuk memastikan bahwa semua siswa memiliki akses yang sama terhadap
teknologi.

Selain itu, pendidikan Islam juga perlu mengajarkan etika dan tanggung jawab
dalam penggunaan teknologi. Dalam dunia yang semakin terhubung, generasi muda perlu
dibekali dengan keterampilan untuk menggunakan teknologi secara bijak dan
bertanggung jawab, sesuai dengan nilai-nilai Islam.

C. Perubahan Sosial dan Budaya

Perubahan sosial dan budaya yang cepat di era modern juga menjadi tantangan
bagi pendidikan Islam. Banyak nilai-nilai tradisional yang mulai tergeser oleh budaya
modern yang lebih materialistis. Menurut penelitian oleh Rahman (2022), generasi muda
saat ini lebih cenderung mengutamakan kesuksesan materi dibandingkan dengan nilai-
nilai spiritual. Hal ini menjadi tantangan bagi pendidikan Islam untuk tetap relevan dan
mampu membentuk karakter generasi muda.

Pendidikan Islam perlu menekankan pentingnya keseimbangan antara
pencapaian materi dan spiritual. Dalam hal ini, pendidikan karakter yang berbasis pada
nilai-nilai Islam sangat penting untuk membentuk individu yang tidak hanya sukses
secara akademik, tetapi juga memiliki integritas moral yang tinggi. Sebagai contoh,
beberapa lembaga pendidikan Islam di Indonesia telah mengimplementasikan program
pendidikan karakter yang mengajarkan siswa tentang nilai-nilai kejujuran, tanggung
jawab, dan kepedulian sosial (Kementerian Agama, 2020).

d. Krisis Identitas di Kalangan Generasi Muda

Krisis identitas di kalangan generasi muda menjadi salah satu tantangan terbesar
dalam pendidikan Islam. Banyak generasi muda yang merasa bingung dan kehilangan
arah dalam menentukan jati diri mereka. Menurut survei yang dilakukan oleh Lembaga

Page 126



Survei Indonesia (2021), sekitar 60% remaja Muslim di Indonesia merasa tertekan oleh
ekspektasi sosial dan budaya yang ada, sehingga mengakibatkan krisis identitas.

Pendidikan Islam memiliki peran penting dalam membantu generasi muda
menemukan identitas mereka. Melalui pendidikan yang berbasis pada nilai- nilai Islam,
generasi muda dapat belajar untuk menghargai dan mencintai agama mereka, serta
memahami peran mereka dalam masyarakat. Sebagai contoh, program-program
pengembangan diri yang diterapkan di beberapa pesantren di Indonesia telah berhasil
membantu santri dalam menemukan jati diri mereka dan mengembangkan potensi yang
dimiliki (Miftah, 2022).

Namun, untuk mengatasi krisis identitas ini, pendidikan Islam perlu lebih inovatif
dan adaptif. Hal ini termasuk mengintegrasikan isu-isu kontemporer dalam kurikulum,
serta memberikan ruang bagi siswa untuk berekspresi dan mengembangkan diri mereka.
Dengan pendekatan yang tepat, pendidikan Islam dapat menjadi solusi bagi generasi
muda dalam menghadapi tantangan identitas di era modern.

5. Epistemologi Terintegrasi dalam Pendidikan Islam

a. Pengertian Epistemologi Terintegrasi

Epistemologi terintegrasi dalam konteks pendidikan Islam merujuk pada
pendekatan yang menggabungkan berbagai disiplin ilmu dan perspektif dalam
pembelajaran, dengan tujuan untuk menciptakan pemahaman yang holistik dan
komprehensif tentang realitas. Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya dilihat sebagai
transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai proses pembentukan karakter dan nilai-nilai
moral yang sejalan dengan ajaran Islam. Menurut Nasution (2020), epistemologi
terintegrasi berupaya untuk menghilangkan batasan antara ilmu pengetahuan dan
agama, sehingga siswa dapat memahami bahwa ilmu pengetahuan adalah bagian dari
ibadah dan pengabdian kepada Allah (hlm. 45).

Pendekatan ini sangat relevan dalam era modern, di mana informasi dan
pengetahuan berkembang dengan pesat. Data dari UNESCO menunjukkan bahwa lebih
dari 1,5 miliar pelajar di seluruh dunia terdampak oleh pandemi COVID-19, yang
memaksa sistem pendidikan untuk beradaptasi dengan cepat (UNESCO, 2021). Dalam
situasi ini, penting bagi pendidikan Islam untuk mengintegrasikan teknologi dan metode
pembelajaran baru tanpa mengorbankan nilai-nilai dasar Islam. Dengan demikian,
epistemologi terintegrasi dapat membantu siswa dalam mengembangkan keterampilan
berpikir kritis dan kreatif yang diperlukan untuk menghadapi tantangan global.

Epistemologi terintegrasi juga mencakup pemahaman tentang pentingnya
interdisipliner dalam pendidikan. Sebagai contoh, dalam mengajarkan ilmu agama, guru
dapat mengintegrasikan pengetahuan dari bidang sains, sosial, dan humaniora untuk
memberikan konteks yang lebih luas. Hal ini sejalan dengan pandangan Al-Ghazali yang
menekankan bahwa ilmu pengetahuan harus saling melengkapi dan tidak terpisah-pisah
(Al-Ghazali, 2019, hlm. 112). Dengan pendekatan ini, siswa diharapkan dapat melihat
keterkaitan antara berbagai disiplin ilmu dan aplikasinya dalam kehidupan sehari-hari.

Pentingnya epistemologi terintegrasi juga tercermin dalam kurikulum pendidikan
[slam yang harus dirancang untuk menjawab kebutuhan zaman. Menurut penelitian oleh
Rahman (2022), kurikulum yang tidak relevan dengan perkembangan zaman dapat

Page 127



menyebabkan siswa kehilangan minat dan motivasi untuk belajar (hlm. 78). Oleh karena
itu, pengertian epistemologi terintegrasi menjadi sangat penting sebagai landasan dalam
merancang kurikulum yang tidak hanya mendidik secara akademis tetapi juga
membentuk karakter yang baik.

b. Prinsip-Prinsip Epistemologi Terintegrasi

Prinsip-prinsip epistemologi terintegrasi dalam pendidikan Islam mencakup
beberapa aspek kunci yang harus diperhatikan dalam proses pembelajaran. Pertama,
prinsip keterkaitan antara ilmu pengetahuan dan agama. Dalam konteks ini, pendidikan
Islam harus memfasilitasi siswa untuk memahami bahwa ilmu pengetahuan tidak
bertentangan dengan ajaran agama, melainkan saling melengkapi. Hal ini sejalan dengan
pandangan bahwa setiap aspek kehidupan, termasuk pendidikan, harus diarahkan untuk
mendekatkan diri kepada Allah (Hassan, 2021, hlm. 56).

Kedua, prinsip keberagaman perspektif. Dalam pendidikan Islam, penting
untuk mengakui dan menghargai keberagaman pandangan dan
pendekatan dalam ilmu pengetahuan. Siswa perlu diajarkan untuk melihat berbagai
sudut pandang dan menghargai perbedaan sebagai bagian dari proses belajar. Menurut
Sari (2022), keberagaman perspektif dapat memperkaya pengalaman belajar siswa dan
mendorong mereka untuk berpikir kritis (hlm. 34). Ketiga, prinsip relevansi. Pendidikan
I[slam harus relevan dengan tantangan dan kebutuhan masyarakat saat ini. Dalam hal ini,

kurikulum harus

dirancang untuk mencakup isu-isu kontemporer, seperti perubahan iklim,
teknologi informasi, dan masalah sosial. Data dari Badan Pusat Statistik (2023)
menunjukkan bahwa 60% generasi muda di Indonesia merasa pendidikan yang mereka
terima tidak relevan dengan kebutuhan dunia kerja (hlm. 15). Oleh karena itu, penting
untuk mengintegrasikan pengetahuan yang relevan dengan perkembangan zaman dalam
pendidikan Islam.

Keempat, prinsip kolaborasi. Pendidikan tidak dapat dilakukan secara terpisah
dari masyarakat. Oleh karena itu, penting untuk membangun kolaborasi antara institusi
pendidikan, orang tua, dan masyarakat. Melalui kolaborasi ini, pendidikan Islam dapat
lebih efektif dalam mengatasi tantangan yang dihadapi oleh siswa. Menurut penelitian
oleh Amir (2023), kolaborasi antara sekolah dan masyarakat dapat meningkatkan
motivasi belajar siswa dan memberikan dukungan yang lebih baik dalam proses
pendidikan (hlm. 22).

Terakhir, prinsip refleksi. Pendidikan Islam harus mendorong siswa untuk
melakukan refleksi terhadap apa yang telah mereka pelajari. Refleksi ini penting untuk
membantu siswa menginternalisasi pengetahuan dan nilai-nilai yang telah diajarkan.
Sebagaimana dinyatakan oleh Al-Faruqi (2020), refleksi adalah bagian integral dari
proses pembelajaran yang dapat membantu siswa memahami makna di balik ilmu
pengetahuan (hlm. 88). Dengan demikian, prinsip-prinsip epistemologi terintegrasi ini
diharapkan dapat membentuk pendidikan Islam yang lebih visioner dan adaptif terhadap
perubahan zaman.

C. Implementasi Epistemologi Terintegrasi dalam Kurikulum Pendidikan
[slam Implementasi epistemologi terintegrasi dalam kurikulum pendidikan

Page 128



Islam memerlukan pendekatan yang sistematis dan terencana. Pertama,
kurikulum harus dirancang untuk mencakup berbagai disiplin ilmu yang relevan. Sebagai
contoh, dalam pembelajaran tentang lingkungan, guru dapat mengintegrasikan ilmu
sains, sosial, dan agama untuk memberikan pemahaman yang lebih komprehensif. Hal ini
sejalan dengan pandangan bahwa pendidikan harus mampu menghubungkan antara
teori dan praktik dalam kehidupan sehari- hari (Mansur, 2021, hlm. 40).

Kedua, penggunaan metode pembelajaran yang inovatif juga menjadi kunci dalam
implementasi epistemologi terintegrasi. Metode seperti pembelajaran berbasis proyek
dan pembelajaran kolaboratif dapat mendorong

siswa untuk aktif terlibat dalam proses belajar. Menurut studi oleh Nurhayati
(2022), siswa yang terlibat dalam pembelajaran berbasis proyek menunjukkan
peningkatan pemahaman yang signifikan terhadap materi yang diajarkan (hlm. 66).
Dengan demikian, metode pembelajaran yang menarik dapat membantu siswa
mengaitkan pengetahuan yang mereka peroleh dengan konteks kehidupan nyata.

Ketiga, pelatihan dan pengembangan profesional bagi guru juga sangat penting.
Guru sebagai fasilitator dalam proses pembelajaran harus memiliki pemahaman yang
baik tentang epistemologi terintegrasi. Oleh karena itu, program pelatihan yang
berkelanjutan perlu diselenggarakan untuk meningkatkan kompetensi guru dalam
mengimplementasikan kurikulum yang terintegrasi. Data dari Kementerian Pendidikan
dan Kebudayaan (2023) menunjukkan bahwa 70% guru merasa perlu mengikuti
pelatihan untuk meningkatkan keterampilan mengajar mereka (hlm. 10).

Keempat, evaluasi yang holistik juga harus diterapkan. Evaluasi tidak hanya
berfokus pada aspek akademis, tetapi juga pada pengembangan karakter dan nilai-nilai
moral siswa. Menurut penelitian oleh Zulkarnain (2023), evaluasi yang holistik dapat
memberikan gambaran yang lebih lengkap tentang kemajuan siswa dan membantu
dalam pengembangan kurikulum yang lebih baik (hlm. 29). Dengan demikian, evaluasi
yang menyeluruh dapat menjadi alat untuk mengukur keberhasilan implementasi
epistemologi terintegrasi dalam pendidikan Islam.

Terakhir, penting untuk menciptakan lingkungan belajar yang mendukung.
Lingkungan yang positif dan inklusif dapat mendorong siswa untuk berani bertanya dan
mengeksplorasi pengetahuan baru. Menurut Al-Munawwar (2021), lingkungan belajar
yang kondusif dapat meningkatkan motivasi dan minat belajar siswa (hlm. 77). Dengan
demikian, implementasi epistemologi terintegrasi dalam kurikulum pendidikan Islam
harus melibatkan berbagai aspek yang saling mendukung untuk menciptakan pendidikan
yang lebih efektif dan bermakna.

6. Strategi Membangun Pendidikan Islam yang Visioner

a. Pengembangan Kurikulum yang Relevan

Pengembangan kurikulum yang relevan merupakan langkah awal yang krusial
dalam membangun pendidikan Islam yang visioner. Dalam konteks globalisasi dan
kemajuan teknologi, kurikulum pendidikan Islam harus mampu beradaptasi dengan
kebutuhan zaman. Menurut sebuah penelitian oleh Ali dan Ahmad (2021), 70% siswa
merasa bahwa kurikulum yang ada saat ini tidak relevan dengan tantangan yang mereka
hadapi di dunia nyata (hal. 45). Oleh karena itu, penting untuk melakukan evaluasi dan

Page 129



revisi kurikulum secara berkala, agar dapat mencakup berbagai aspek, mulai dari
keterampilan hidup, teknologi informasi, hingga nilai-nilai spiritual.

Salah satu contoh penerapan kurikulum yang relevan adalah program pendidikan
di Ma'had Aly di Indonesia, yang mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu umum.
Program ini tidak hanya fokus pada pengajaran kitab kuning, tetapi juga memasukkan
mata pelajaran seperti teknologi informasi dan kewirausahaan. Hasilnya, lulusan Ma'had
Aly memiliki kemampuan yang lebih luas dan siap bersaing di dunia kerja (Siti, 2022, hal.
32).

Selain itu, pengembangan kurikulum juga harus melibatkan berbagai pemangku
kepentingan, termasuk guru, orang tua, dan masyarakat. Kolaborasi ini penting untuk
memastikan bahwa kurikulum yang disusun benar-benar mencerminkan kebutuhan dan
harapan masyarakat. Sebuah studi oleh Yusuf (2023) menunjukkan bahwa partisipasi
masyarakat dalam pengembangan kurikulum dapat meningkatkan relevansi pendidikan
hingga 30% (hal. 67).

Kurikulum yang relevan juga harus berbasis pada prinsip integrasi ilmu
pengetahuan. Pendidikan Islam tidak hanya memfokuskan pada aspek spiritual, tetapi
juga harus mampu menjawab tantangan ilmiah dan sosial. Misalnya, pendekatan STEAM
(Science, Technology, Engineering, Arts, Mathematics) yang mengintegrasikan berbagai
disiplin ilmu dengan nilai-nilai Islam dapat menjadi salah satu solusi dalam
pengembangan kurikulum (Rahman, 2022, hal. 88).

b. Inovasi dalam Metode Pembelajaran

Inovasi dalam metode pembelajaran menjadi kunci dalam meningkatkan
efektivitas pendidikan Islam di era modern. Metode pembelajaran konvensional yang
masih banyak diterapkan di berbagai institusi pendidikan Islam sering kali tidak mampu
menarik minat siswa. Menurut data dari Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
(2022), hanya 40% siswa yang merasa antusias dengan metode pembelajaran yang
diterapkan di sekolah mereka (hal. 12). Oleh karena itu, diperlukan pendekatan baru
yang lebih interaktif dan menarik.

Salah satu inovasi yang dapat diterapkan adalah penggunaan teknologi digital
dalam proses pembelajaran. Dengan memanfaatkan platform e-learning dan aplikasi
pendidikan, siswa dapat belajar dengan cara yang lebih fleksibel dan menyenangkan.
Sebagai contoh, aplikasi Ruangguru yang banyak digunakan di Indonesia telah terbukti
meningkatkan pemahaman siswa terhadap materi pelajaran hingga 25% (Budi, 2023, hal.
54).

Selain teknologi, metode pembelajaran berbasis proyek (project-based learning)
juga merupakan alternatif yang efektif. Metode ini mendorong siswa untuk belajar
melalui pengalaman langsung dan kolaborasi. Dalam konteks pendidikan Islam, siswa
dapat diajak untuk melakukan proyek sosial yang berkaitan dengan nilai-nilai Islam,
seperti pengabdian masyarakat atau kampanye lingkungan (Zahra, 2023, hal. 76).

Pentingnya inovasi dalam metode pembelajaran juga diakui oleh para pendidik.
Sebuah survei yang dilakukan oleh Asosiasi Pendidikan Islam Indonesia (2023)
menunjukkan bahwa 85% guru setuju bahwa inovasi dalam metode pembelajaran dapat
meningkatkan motivasi dan hasil belajar siswa (hal. 22). Oleh karena itu, pelatihan dan

Page 130



pengembangan profesional bagi guru menjadi sangat penting untuk memastikan mereka
mampu menerapkan metode pembelajaran yang inovatif.

C. Peningkatan Kualitas Sumber Daya Manusia

Peningkatan kualitas sumber daya manusia (SDM) dalam pendidikan Islam
merupakan aspek yang tidak bisa diabaikan. SDM yang berkualitas akan mampu
memberikan kontribusi yang signifikan dalam menciptakan pendidikan yang visioner.
Menurut laporan Badan Pusat Statistik (2023), sekitar 60% guru pendidikan Islam di
Indonesia masih memiliki kualifikasi di bawah standar (hal. 34). Hal ini menunjukkan
perlunya program peningkatan kompetensi bagi para pendidik.

Salah satu langkah yang dapat diambil adalah melalui pelatihan dan sertifikasi
guru. Pelatihan ini harus mencakup penguasaan materi ajar, metode

pembelajaran yang inovatif, serta pemahaman terhadap perkembangan teknologi
pendidikan. Misalnya, program pelatihan yang dilaksanakan oleh Lembaga Pendidikan
Tenaga Kependidikan (LPTK) telah berhasil meningkatkan kompetensi guru hingga 40%
dalam waktu satu tahun (Sari, 2023, hal. 29).

Selain itu, pengembangan SDM juga harus melibatkan peningkatan kesejahteraan
guru. Penelitian oleh Hasan (2022) menunjukkan bahwa guru yang mendapatkan insentif
dan tunjangan yang layak cenderung lebih termotivasi dan produktif dalam mengajar
(hal. 15). Oleh karena itu, pemerintah dan lembaga pendidikan harus bekerja sama untuk
menciptakan sistem remunerasi yang adil dan transparan bagi para pendidik.

d. Kolaborasi antara Institusi Pendidikan dan Masyarakat

Kolaborasi antara institusi pendidikan dan masyarakat merupakan faktor kunci
dalam membangun pendidikan Islam yang visioner. Hubungan yang erat antara sekolah
dan masyarakat akan menciptakan sinergi yang positif dalam pengembangan
pendidikan. Menurut hasil penelitian oleh Junaidi (2023), institusi pendidikan yang aktif
berkolaborasi dengan masyarakat memiliki tingkat keberhasilan yang lebih tinggi dalam
mencapai tujuan pendidikan (hal. 63).

Salah satu bentuk kolaborasi yang dapat dilakukan adalah melalui program
pengabdian masyarakat. Program ini tidak hanya memberikan manfaat bagi masyarakat,
tetapi juga memberikan pengalaman berharga bagi siswa dalam menerapkan ilmu yang
telah mereka pelajari. Sebagai contoh, beberapa sekolah di Yogyakarta telah berhasil
melaksanakan program pengabdian masyarakat yang melibatkan siswa dalam kegiatan
sosial, seperti penyuluhan kesehatan dan pendidikan bagi anak-anak di daerah kurang
mampu (Rahma, 2023, hal. 21).

Selain itu, keterlibatan orang tua dalam proses pendidikan juga sangat penting.
Penelitian oleh Fitria (2022) menunjukkan bahwa partisipasi orang tua dalam kegiatan
sekolah dapat meningkatkan prestasi akademik siswa hingga 20% (hal. 34). Oleh karena
itu, sekolah perlu menciptakan suasana yang inklusif, di mana orang tua merasa dihargai
dan terlibat dalam proses pendidikan anak-anak mereka.

Kolaborasi juga dapat dilakukan dengan sektor swasta dan organisasi non-
pemerintah (NGO). Kerjasama ini dapat memberikan sumber daya tambahan, baik dalam
bentuk dana maupun program pelatihan. Sebuah studi oleh Amir (2023) menunjukkan

Page 131



bahwa institusi pendidikan yang menjalin kemitraan dengan sektor swasta dapat
meningkatkan kualitas pendidikan hingga 35% (hal. 48)..

KESIMPULAN

Pendidikan Islam berperan penting dalam membentuk individu dengan
keseimbangan intelektual, emosional, dan spiritual yang sejalan dengan nilai-nilai Islam.
Pendidikan ini tidak hanya terbatas pada pengajaran teks agama, tetapi juga mencakup
ilmu umum untuk menciptakan lulusan yang adaptif terhadap tantangan zaman.
Pendidikan Islam visioner harus bersifat inklusif, adaptif, dan berorientasi pada
pengembangan karakter. Melalui epistemologi terintegrasi, pendidikan Islam mampu
menyatukan pengetahuan agama dan sains untuk membentuk pemahaman holistik,
menjadikan peserta didik lebih siap menghadapi dunia modern. Tantangan seperti
globalisasi, teknologi, perubahan sosial, dan krisis identitas memerlukan inovasi dalam
metode pembelajaran dan peningkatan kualitas sumber daya manusia, yang dapat
dilakukan dengan pelatihan guru serta pengembangan kurikulum yang relevan.

Untuk mewujudkan pendidikan Islam yang lebih visioner, penting bagi lembaga
pendidikan untuk terus mengembangkan kurikulum yang relevan dengan tuntutan
zaman. Peningkatan kualitas tenaga pendidik melalui pelatihan berkelanjutan juga harus
diperhatikan agar mampu menerapkan metode pembelajaran yang inovatif dan sesuai
dengan kebutuhan peserta didik. Selain itu, kolaborasi antara sekolah, orang tua, dan
masyarakat perlu ditingkatkan untuk mendukung lingkungan belajar yang kondusif dan
inklusif. Dengan pendekatan yang lebih integratif, pendidikan Islam diharapkan mampu
menciptakan generasi yang tidak hanya berpengetahuan luas, tetapi juga memiliki
kepedulian sosial dan akhlak yang mulia.

REFERENSI;

Abdullah, M. A. (2006). Islamic Education: The Role of the Teacher. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Al-Attas, S. M. N. (1999). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: International
[slamic University Malaysia.

Al-Faruqi, I. R. (2020). Islamic Education: Its Meaning and Approach. New York: Islamic
Book Trust.

Al-Ghazali, A. (2019). The Revival of the Religious Sciences. Cairo: Dar Al-Ma'arifah. Alj,
M., & Ahmad, R. (2021). Kurikulum Pendidikan Islam: Tuntutan dan Tantangan di

Era Modern. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 43-60.

Amir, F. (2023). The Role of Community in Education. Jakarta: Penerbit Universitas. Budi,
S. (2023). Pengaruh Aplikasi Ruangguru terhadap Pembelajaran Siswa di Indonesia.

Jurnal Teknologi Pendidikan, 12(1), 50-60.

Fitria, L. (2022). Peran Orang Tua dalam Meningkatkan Prestasi Akademik Siswa. Jurnal
Psikologi Pendidikan, 8(3), 30-40.

Hasan, A. (2020). Integrasi [lmu Agama dan Ilmu Umum dalam Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 11(2), 123-134.

Hasan, A. (2022). Kesejahteraan Guru dan Motivasi Mengajar. Jurnal Pendidikan dan

Page 132



Kebudayaan, 10(2), 10-20.

Hassan, M. (2021). Integration of Knowledge in Islamic Education. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Junaidi, M. (2023). Kolaborasi Pendidikan dan Masyarakat: Studi Kasus di Sekolah Dasar.

Jurnal [lmu Pendidikan, 15(1), 60-75.

Kementerian Agama. (2020). Laporan Tahunan Pendidikan Agama Islam. Jakarta:
Kementerian Agama Republik Indonesia.

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. (2021). Statistik Pendidikan Indonesia.
Jakarta: Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia.

Mansur, A. (2021). Innovative Learning Methods in Islamic Education. Surabaya: Penerbit
Alif.

Mansur, M. (2022). Dampak Globalisasi terhadap Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal
Pendidikan dan Kebudayaan, 8(1), 45-56.

Miftah, R. (2022). Krisis Identitas Remaja Muslim di Era Modern. Jurnal Sosial dan
Budaya, 3(2), 78-89.

Nasution, S. (2020). Philosophy of Islamic Education. Medan: Penerbit Sinar Grafika
Nurhayati, R. (2022). Project-Based Learning in Islamic Education. Yogyakarta:
Penerbit

Pelangi.

Nurul, H. (2023). Kualitas Pengajaran Melalui Kolaborasi Lembaga Pendidikan. Jurnal
Pendidikan dan Pengembangan, 11(4), 45-60.

Rahma, S. (2023). Program Pengabdian Masyarakat di Sekolah: Manfaat dan Tantangan.

Jurnal Komunitas, 9(1), 15-25.

Rahman, A. (2022). Perubahan Sosial dan Budaya dalam Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 12(1), 67-80.

Rahman, F. (2022). Integrasi STEAM dalam Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan dan
Sains, 7(2), 85-95.

Rahman, H. (2022). Curriculum Relevance in Islamic Education. Jakarta: Penerbit Al-
Qalam.

Sari, D. (2022). Diversity in Islamic Education. Bandung: Penerbit Nuansa.

Sari, N. (2023). Peningkatan Kompetensi Guru Melalui Pelatihan. Jurnal Pendidikan Guru,
6(3), 25-35.

Siti, A. (2022). Ma'had Aly: Integrasi [lmu Agama dan Umum. Jurnal Pendidikan Islam,
5(1), 30-40.

Supriyanto, R. (2021). Pemanfaatan Teknologi dalam Pendidikan Islam. Jurnal Teknologi
Pendidikan, 9(3), 112-120.

UNESCO. (2021). Education during COVID-19 and beyond. Paris: UNESCO Publishing.
World Bank. (2021). World Development Report: Education  for

Development.

Washington, D.C.: World Bank.

Yusuf, I. (2021). Dialog Antar Umat Beragama dalam Pendidikan Islam. Jurnal Studi Islam,
5(2), 34-45.

Yusuf, T. (2023). Partisipasi Masyarakat dalam Pengembangan Kurikulum. Jurnal

Page 133



Pendidikan dan Masyarakat, 14(3), 60-70.

Zahra, M. (2023). Metode Pembelajaran Berbasis Proyek dalam Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 70-80.

Zainuddin, A. (2022). Globalisasi dan Pendidikan Islam: Tantangan dan Peluang. Jurnal
Pendidikan dan Agama, 10(1), 23-36.

Zulkarnain, R. (2023). Holistic Evaluation in Education. Jakarta: Penerbit Kencana

Page 134



