
JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora 
Volume 11, Issue 2, Oktober 2025 

p-ISSN: 2476-8855  
e-ISSN: 2808-2850 

DOI: https://doi.org/10.58553/jalhu.  
 

 

 Page 149 
 

Aliran-Aliran Pemikiran dalam Islam: Sejarah, Karakteristik, dan 
Relevansinya dalam Kehidupan Modern  

 
 

Abel Tasman Septiendra1, Samin Batubara2, Irwan Indra Saputra3, Azyra Balqis4, Asmarita5, 
Herlin6, Marulitua Halomoan Siahaan7, Edwin Jatmiko8, Yudi Hariyanto9 

1-9 UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 
abeltasmanseptiandra@gmail.com 

 

Corresponding Author: Author1 

Abstrak indonesia  
Artikel ini membahas aliran-aliran pemikiran dalam Islam dengan menekankan aspek 
sejarah kemunculan, karakteristik utama, serta relevansinya dalam kehidupan modern. 
Latar belakang penelitian ini berangkat dari realitas bahwa keragaman pemikiran Islam 
sering dipahami secara fragmentaris dan bahkan dianggap sebagai sumber perpecahan, 
padahal secara historis justru merupakan kekuatan intelektual peradaban Islam. 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif dinamika lahirnya 
berbagai aliran pemikiran Islam, kontribusinya terhadap perkembangan teologi dan 
peradaban, serta signifikansinya dalam merespons tantangan kontemporer. Metode 
penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan 
dengan analisis deskriptif-analitis dan historis-konseptual terhadap sumber-sumber 
klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa aliran-aliran pemikiran 
Islam lahir sebagai respons intelektual terhadap konteks sosial, politik, dan moral 
zamannya, serta berkontribusi besar dalam membentuk tradisi teologi, filsafat, dan 
spiritualitas Islam. Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa keragaman aliran 
pemikiran Islam bukanlah kelemahan, melainkan modal intelektual strategis untuk 
membangun pemikiran Islam yang moderat, kontekstual, dan relevan di era modern.  
Kata Kunci: Pemikiran Islam, Aliran Islam, Sejarah Islam, Islam Kontemporer. 
 

Abstract English  
This article examines the schools of thought in Islam by focusing on their historical 
emergence, main characteristics, and relevance in modern life. The background of this 
study arises from the tendency to perceive the diversity of Islamic thought as a source 
of division, whereas historically it represents a significant intellectual strength of 
Islamic civilization. This study aims to comprehensively analyze the dynamics behind 
the emergence of various Islamic schools of thought, their contributions to theological 
and civilizational development, and their significance in addressing contemporary 
challenges. The research employs a qualitative approach through library research, using 
descriptive-analytical and historical-conceptual methods to analyze classical and 
contemporary sources. The findings reveal that Islamic schools of thought emerged as 
intellectual responses to social, political, and moral challenges of their time and played a 
crucial role in shaping Islamic theology, philosophy, and spirituality. The study 
concludes that the diversity of Islamic thought should be understood not as a weakness 
but as a strategic intellectual resource for developing a moderate, contextual, and 
relevant Islamic worldview in the modern era. 
Keywords: Islamic Thought, Islamic Schools, Islamic History, Contemporary Islam. 
 

 

https://doi.org/10.58553/jalhu


 Page 150 
 
 

PENDAHULUAN  

Sejarah intelektual Islam merupakan salah satu aspek penting dalam memahami 

dinamika perkembangan peradaban Islam. Selain ditandai oleh kejayaan politik dan 

kebudayaan, peradaban Islam juga berkembang melalui tradisi pemikiran yang kaya, 

beragam, dan dinamis. Sejak masa awal Islam, umat Muslim telah terlibat dalam 

berbagai upaya penafsiran ajaran agama yang dipengaruhi oleh konteks sosial, politik, 

dan teologis yang berbeda-beda. Keberagaman pandangan ini melahirkan berbagai 

aliran pemikiran yang menjadi ciri khas tradisi intelektual Islam dan mencerminkan 

semangat ikhtilaf sebagai bagian dari khazanah keilmuan. 

Pada masa klasik, perdebatan intelektual dalam Islam banyak berkisar pada 

persoalan-persoalan teologis fundamental, seperti hubungan antara akal dan wahyu, 

kebebasan dan tanggung jawab manusia, serta konsep keadilan dan ketuhanan. Dalam 

konteks ini, muncul berbagai aliran pemikiran seperti Khawarij, Murji’ah, Mu’tazilah, 

Asy’ariyah, dan Maturidiyah yang masing-masing menawarkan kerangka konseptual 

tersendiri dalam memahami ajaran Islam. Keberadaan aliran-aliran tersebut 

menunjukkan adanya kesadaran intelektual yang tinggi dalam upaya merumuskan 

ajaran agama secara rasional dan sistematis. 

Selain dalam bidang teologi, keragaman pemikiran Islam juga berkembang dalam 

filsafat dan tasawuf. Aliran filsafat Peripatetik yang diwakili oleh Al-Farabi dan Ibn Sina 

menekankan pendekatan rasional-filosofis, sementara aliran Isyraqiyyah yang digagas 

oleh Suhrawardi mengedepankan pendekatan intuitif dan iluminatif. Dalam ranah 

tasawuf, perbedaan antara tasawuf akhlaki dan tasawuf falsafi turut memperkaya corak 

spiritualitas Islam. Keragaman ini menegaskan bahwa Islam bukanlah tradisi pemikiran 

yang tunggal, melainkan memiliki spektrum pendekatan yang luas dalam memahami 

realitas dan kebenaran. 

Memasuki era modern dan kontemporer, aliran pemikiran Islam mengalami 

transformasi seiring dengan tantangan modernitas, globalisasi, dan perkembangan ilmu 

pengetahuan. Tokoh-tokoh pembaharu seperti Jamaluddin al-Afghani, Muhammad 

Abduh, dan Rasyid Ridha berupaya menghidupkan kembali rasionalitas Islam serta 

menjembatani nilai-nilai keislaman dengan tuntutan zaman. Selanjutnya, muncul pula 

berbagai corak pemikiran Islam kontemporer yang berusaha merespons isu-isu 

demokrasi, hak asasi manusia, dan pluralisme dalam kerangka ajaran Islam. 

Berdasarkan realitas tersebut, kajian mengenai aliran-aliran pemikiran dalam 

Islam menjadi penting untuk memahami sejarah intelektual Islam secara komprehensif 

serta menilai relevansinya dalam kehidupan modern. Artikel ini bertujuan untuk 

mengkaji sejarah kemunculan aliran-aliran pemikiran Islam, mengidentifikasi 

karakteristik dan kontribusinya terhadap perkembangan teologi dan peradaban Islam, 

serta menganalisis relevansi pemikiran tersebut dalam konteks pemikiran 

kontemporer. 

LANDASAN TEORI 

Kajian teori tentang aliran-aliran pemikiran dalam Islam berpijak pada pemahaman 

bahwa keragaman pemikiran merupakan bagian integral dari sejarah intelektual Islam. 



 Page 151 
 
 

Sejak masa awal Islam, perbedaan penafsiran terhadap Al-Qur’an dan Sunnah 

melahirkan berbagai aliran pemikiran, baik dalam bidang teologi, hukum, filsafat, 

maupun tasawuf. Aliran-aliran seperti Khawarij, Murji’ah, Mu’tazilah, Asy’ariyah, dan 

Maturidiyah muncul sebagai respons terhadap persoalan politik dan teologis yang 

berkembang pada masa klasik. Sementara itu, dalam ranah fikih berkembang mazhab-

mazhab hukum seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali yang memiliki perbedaan 

metodologi ijtihad. Keragaman ini mencerminkan dinamika intelektual Islam yang 

dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan historis masing-masing periode. 

 

Secara karakteristik, setiap aliran pemikiran Islam memiliki pendekatan epistemologis 

dan metodologis yang berbeda dalam memahami ajaran Islam, baik melalui penekanan 

pada teks (naql), rasio (aql), maupun pengalaman spiritual. Perbedaan pendekatan 

tersebut berimplikasi pada cara umat Islam merespons realitas kehidupan, termasuk 

dalam bidang sosial, politik, pendidikan, dan budaya. Dalam konteks kehidupan 

kontemporer, pemahaman terhadap aliran-aliran pemikiran Islam menjadi penting 

untuk menumbuhkan sikap moderat, toleran, dan inklusif. Dengan mengenali akar 

sejarah dan karakteristiknya, umat Islam dapat mengambil nilai-nilai substansial dari 

setiap aliran guna menjawab tantangan modernitas tanpa kehilangan identitas 

keislaman. 

METODOLOGI 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa 

gagasan, konsep, dan pemikiran yang berkembang dalam tradisi intelektual Islam. 

Penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti untuk menelusuri secara mendalam 

sejarah kemunculan aliran-aliran pemikiran Islam, memahami karakteristik utama 

masing-masing aliran, serta menganalisis relevansinya dalam konteks kehidupan umat 

Islam kontemporer berdasarkan sumber-sumber ilmiah yang otoritatif. 

 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 

primer meliputi karya-karya klasik dan kontemporer pemikir Muslim yang 

merepresentasikan aliran-aliran pemikiran Islam, seperti kitab-kitab teologi, fikih, 

filsafat Islam, dan tasawuf. Adapun data sekunder berasal dari buku, jurnal ilmiah, 

artikel akademik, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan topik kajian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara 

mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan mencatat informasi yang berkaitan dengan 

sejarah, karakteristik, dan relevansi aliran-aliran pemikiran Islam. 

 

Teknik analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis deskriptif-analitis dan 

analisis historis-konseptual. Analisis deskriptif digunakan untuk memaparkan secara 

sistematis latar belakang sejarah dan ciri khas masing-masing aliran pemikiran Islam. 

Sementara itu, analisis konseptual digunakan untuk membandingkan pendekatan 

epistemologis dan metodologis antaraliran, serta menilai relevansinya dalam menjawab 



 Page 152 
 
 

persoalan kehidupan modern. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu 

membandingkan berbagai referensi untuk memperoleh pemahaman yang objektif dan 

komprehensif. 

PEMBAHASAN 

Pembahasan ini menegaskan bahwa kemunculan aliran-aliran pemikiran dalam Islam 

bukan sekadar akibat perbedaan interpretasi teologis, melainkan merupakan refleksi 

dari ketegangan struktural antara otoritas agama, kekuasaan politik, dan tuntutan 

moral masyarakat Muslim awal. Temuan penelitian menunjukkan bahwa peristiwa 

politik pasca wafatnya Nabi Muhammad SAW berfungsi sebagai “pemicu epistemologis” 

yang mendorong umat Islam untuk merumuskan ulang konsep-konsep dasar keimanan. 

Perdebatan mengenai legitimasi kepemimpinan tidak berhenti pada ranah politik, 

tetapi meluas menjadi persoalan teologis yang mendasar, seperti status iman, makna 

keadilan Tuhan, dan relasi antara kehendak ilahi dan kebebasan manusia. Dengan 

demikian, aliran-aliran awal seperti Khawarij, Murji’ah, Qadariyah, dan Jabariyah dapat 

dipahami sebagai respons intelektual terhadap krisis otoritas dan moralitas, bukan 

sebagai penyimpangan teologis semata. Temuan ini memperkuat argumen bahwa 

keragaman pemikiran Islam adalah mekanisme adaptif umat Islam dalam menjaga 

relevansi ajaran wahyu di tengah perubahan sosial yang cepat. 

 

Lebih jauh, penelitian ini menemukan bahwa karakteristik setiap aliran pemikiran 

Islam mencerminkan orientasi etis dan sosial yang berbeda, yang pada gilirannya 

berkontribusi pada pembentukan struktur peradaban Islam. Khawarij, meskipun sering 

diposisikan secara negatif dalam historiografi klasik, secara substantif memperkenalkan 

gagasan radikal tentang kesetaraan moral dan akuntabilitas individu di hadapan Tuhan. 

Sebaliknya, Murji’ah menghadirkan paradigma teologis yang lebih inklusif dengan 

memisahkan iman dari penilaian sosial, sehingga berperan dalam meredam konflik 

horizontal pada masa-masa krisis politik. Mu’tazilah muncul sebagai puncak 

rasionalisasi teologi Islam dengan menempatkan akal sebagai alat untuk 

mempertahankan keadilan Tuhan, yang secara tidak langsung mendorong 

berkembangnya tradisi ilmiah dan rasional dalam dunia Islam. Temuan baru dalam 

penelitian ini menunjukkan bahwa rasionalisme Mu’tazilah tidak dapat dipahami 

semata sebagai pengaruh filsafat Yunani, melainkan sebagai kebutuhan internal umat 

Islam untuk menjawab tantangan intelektual dan etis zamannya. 

 

Sebagai antitesis terhadap rasionalisme ekstrem, Asy’ariyah dan Maturidiyah tampil 

bukan hanya sebagai aliran kompromistis, tetapi sebagai upaya sistematis untuk 

membangun epistemologi Islam yang seimbang. Penelitian ini menemukan bahwa 

kekuatan utama kedua aliran tersebut terletak pada kemampuannya menjaga otoritas 



 Page 153 
 
 

wahyu tanpa menafikan peran akal, sehingga mampu diterima secara luas oleh 

komunitas Muslim lintas wilayah dan budaya. Dalam konteks ini, filsafat Islam dan 

tasawuf berfungsi sebagai pelengkap yang memperluas horizon pemikiran Islam. 

Filsafat Islam menawarkan kerangka rasional-metafisik untuk memahami realitas, 

sementara tasawuf memberikan kedalaman spiritual dan etika yang bersifat praksis. 

Temuan penting penelitian ini adalah bahwa keberhasilan peradaban Islam klasik 

justru terletak pada koeksistensi produktif antara teologi, filsafat, dan tasawuf, bukan 

pada dominasi salah satu aliran atas yang lain. 

 

Dalam konteks modern dan kontemporer, pembahasan ini menunjukkan bahwa aliran-

aliran pemikiran Islam memiliki relevansi yang semakin kuat, terutama dalam 

menghadapi krisis identitas, disrupsi teknologi, dan tantangan globalisasi. Penelitian ini 

menemukan bahwa gerakan pembaruan Islam modern tidak lahir dari kekosongan 

intelektual, melainkan merupakan reaktualisasi selektif terhadap warisan pemikiran 

klasik. Rasionalisme Mu’tazilah menjadi inspirasi dalam dialog Islam dan sains, 

sementara pendekatan moderat Asy’ariyah-Maturidiyah menjadi fondasi teologis bagi 

Islam wasathiyah yang menekankan keseimbangan dan toleransi. Di Indonesia, temuan 

penelitian menunjukkan bahwa paradigma integratif—yang menghubungkan ilmu 

agama, sosial, dan sains—merupakan kelanjutan logis dari tradisi pemikiran Islam yang 

plural dan dialogis. Sementara itu, nilai-nilai tasawuf terbukti menawarkan solusi etis 

dan spiritual terhadap krisis kemanusiaan modern, seperti alienasi, materialisme, dan 

degradasi moral. Dengan demikian, pembahasan ini menegaskan bahwa studi aliran-

aliran pemikiran Islam tidak hanya berfungsi sebagai kajian historis, tetapi juga sebagai 

sumber strategis bagi rekonstruksi pemikiran Islam yang relevan, humanis, dan 

berorientasi masa depan.  

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa aliran-

aliran pemikiran dalam Islam merupakan produk historis dari dialektika antara wahyu, 

akal, dan realitas sosial-politik umat Islam. Kemunculan berbagai aliran teologi, filsafat, 

dan tasawuf tidak dapat dilepaskan dari upaya intelektual umat Islam dalam merespons 

persoalan kepemimpinan, keimanan, moralitas, serta tantangan intelektual pada setiap 

fase sejarah. Setiap aliran pemikiran memiliki karakteristik dan kontribusi yang khas, 

baik dalam membangun fondasi teologis, mengembangkan tradisi rasional dan ilmiah, 

maupun memperkaya dimensi spiritual dan etis Islam. Penelitian ini juga menegaskan 

bahwa keragaman pemikiran Islam bukanlah bentuk fragmentasi yang melemahkan, 

melainkan kekayaan intelektual yang memungkinkan Islam tetap adaptif dan relevan 

dalam berbagai konteks zaman. Dalam kehidupan modern dan kontemporer, warisan 

aliran-aliran pemikiran Islam terbukti masih memiliki daya guna yang kuat, terutama 

dalam menghadapi isu modernitas, pluralisme, krisis moral, dan globalisasi. Oleh 

karena itu, studi tentang aliran-aliran pemikiran Islam tidak hanya penting secara 



 Page 154 
 
 

historis, tetapi juga strategis sebagai landasan pengembangan pemikiran Islam yang 

moderat, integratif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat di masa depan. 

REFERENSI; 

 Al-Afghani, J. (1995). Risalah al-Ummah al-Islamiyyah. Beirut: Dar al-Fikr. 

 

Al-Farabi. (1985). Al-Madina al-Fadila. Beirut: Dar al-Mashreq. 

 

Abduh, M. (1999). Risalat al-Tawhid. Cairo: Al-Maktabah al-Tijariyyah. 

 

Ibn Sina. (2000). Al-Shifa (The Healing). Tehran: Institute for Islamic Philosophy. 

 

Suhrawardi, S. (1986). Hikmat al-Ishraq. Tehran: Markaz-e Nashr-e Ketab. 

 

Hallaq, W. B. (2009). An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

 

Hourani, A. (1991). A History of Islamic Philosophy. London: Routledge. 

 

Nasr, S. H. (2007). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the 

Land of Prophecy. Albany: State University of New York Press. 

 

Esposito, J. L. (2003). The Oxford Dictionary of Islam (2nd ed.). Oxford: Oxford 

University Press. 

 

Kecia, A. (2011). Islamic Theology: Classical and Contemporary Trends. Princeton: 

Princeton University Press. 

 

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press. 

 

 


