JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora

" L Volume 11, Issue 2, Oktober 2025
w'um/ 74/ - m u}d[[[[([[ p-ISSN: 2476-8855
fSarmuHumaniora e-ISSN: 2808-2850
‘ DOI: https://doi.org/10.58553/jalhu.

Pemikiran Islam di Asia Tenggara: Sejarah, Peran Ulama, dan Respons
terhadap Tantangan Modernitas dan Globalisasi

Choiruz Zamanl!, Samin Batubara?, Septian Sapta3, faradillah4, Rendra Havis?>, Ifyazul Hoizi
Azwari¢, Rio Fernando putra?, Depi Gusti®, Arif shafa maulana’

UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi
zamanchoiruz7 @gmail.com

Corresponding Author: Author!

Abstrak indonesia

Artikel ini membahas pemikiran Islam di Asia Tenggara dengan menekankan aspek
sejarah perkembangan, peran ulama dan lembaga pendidikan Islam, serta respons
terhadap tantangan modernitas dan globalisasi. Latar belakang penelitian ini berangkat
dari kenyataan bahwa Islam di Asia Tenggara berkembang dalam konteks sosial-budaya
yang khas, sehingga melahirkan corak pemikiran Islam yang moderat, inklusif, dan
adaptif. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan proses historis pembentukan
pemikiran Islam, menganalisis peran aktor intelektual dan institusi pendidikan, serta
mengkaji karakter pemikiran Islam Asia Tenggara dalam merespons isu-isu
kontemporer. Metode yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian kepustakaan, menggunakan analisis deskriptif-analitis dan historis-kritis
terhadap sumber-sumber primer dan sekunder. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pemikiran Islam di Asia Tenggara terbentuk melalui proses Islamisasi damai, penguatan
jaringan ulama transregional, serta dialektika antara tradisi dan modernitas. Pemikiran
[slam di kawasan ini berkembang secara kontekstual dan berkontribusi signifikan
dalam wacana Islam moderat, demokrasi, dan perdamaian global. Kesimpulannya, Islam
Asia Tenggara merupakan bagian integral dari peradaban Islam global dengan karakter
khas yang relevan bagi tantangan zaman modern.

Kata Kunci: Pemikiran Islam; Asia Tenggara; Ulama; Modernitas.

Abstract English

This article examines Islamic thought in Southeast Asia by focusing on its historical
development, the role of ulama and Islamic educational institutions, and responses to
the challenges of modernity and globalization. The study is grounded in the
understanding that Islam in Southeast Asia evolved within a distinctive socio-cultural
context, resulting in a moderate, inclusive, and adaptive form of Islamic thought. The
research aims to explain the historical formation of Islamic thought, analyze the
contribution of intellectual actors and educational institutions, and explore its
characteristics in addressing contemporary issues. This study employs a qualitative
library research method, utilizing descriptive-analytical and historical-critical
approaches to primary and secondary sources. The findings indicate that Islamic
thought in Southeast Asia developed through peaceful Islamization processes, strong
transregional scholarly networks, and continuous negotiation between tradition and
modernity. The region’s Islamic thought demonstrates contextual adaptability and
makes a significant contribution to global discourses on Islamic moderation, democracy,
and peace. In conclusion, Southeast Asian Islamic thought represents an integral part of
global Islamic civilization, offering a distinctive and relevant model for addressing
modern challenges.

Page 155


https://doi.org/10.58553/jalhu

Keywords: Islamic Thought; Southeast Asia; Ulama; Modernity.

PENDAHULUAN

Asia Tenggara merupakan salah satu kawasan strategis dalam dinamika
peradaban Islam global. Sejak abad ke-7 hingga ke-16, wilayah ini menjadi bagian
penting dari jalur perdagangan internasional yang mempertemukan para pedagang,
ulama, dan jaringan intelektual Muslim dari Timur Tengah, Gujarat, dan Persia. Proses
[slamisasi yang berlangsung secara gradual dan damai tersebut melahirkan bentuk
keberislaman yang khas, yakni Islam yang mampu berakulturasi dengan budaya lokal
tanpa kehilangan nilai-nilai universal ajarannya. Karakter Islam Asia Tenggara yang
moderat, inklusif, dan adaptif tumbuh dari interaksi panjang antara ajaran normatif
Islam dan realitas sosial-budaya masyarakat setempat, sehingga menjadikannya
berbeda dari corak Islam di kawasan lain.

Dalam perspektif sejarah intelektual, pemikiran Islam di Asia Tenggara tidak
dapat dilepaskan dari peran sentral para ulama dan lembaga pendidikan Islam. Ulama-
ulama Nusantara berfungsi sebagai penghubung penting antara pusat-pusat keilmuan
[slam dunia dan komunitas Muslim lokal. Melalui tradisi rihlah ilmiah ke Haramain
serta pengembangan institusi pendidikan seperti pesantren, pondok, dan surau,
terbentuklah transmisi keilmuan yang berkesinambungan. Tokoh-tokoh ulama Asia
Tenggara tidak hanya berperan sebagai penyebar ilmu keislaman, tetapi juga sebagai
agen transformasi sosial yang membentuk pola keberagamaan masyarakat. Jaringan
intelektual ini menjadi fondasi lahirnya tradisi pemikiran Islam yang kuat dan
berpengaruh hingga masa modern.

Memasuki abad ke-20, dinamika pemikiran Islam di Asia Tenggara semakin
kompleks seiring dengan menguatnya arus modernisme, kolonialisme, dan kebangkitan
nasionalisme. Gerakan pembaruan Islam muncul dengan penekanan pada rasionalitas,
pemurnian ajaran, serta reformasi pendidikan, yang kemudian melahirkan organisasi-
organisasi Islam modern. Di sisi lain, tradisi Islam klasik tetap bertahan melalui
lembaga dan komunitas keagamaan yang menjaga otoritas keilmuan figh dan nilai-nilai
lokal. Dialektika antara arus modernisme dan tradisionalisme ini tidak melahirkan
konflik yang destruktif, melainkan membentuk corak pemikiran Islam yang dinamis,
dialogis, dan kontekstual.

Pada era globalisasi, pemikiran Islam di Asia Tenggara dihadapkan pada
berbagai tantangan baru, seperti demokrasi, hak asasi manusia, pluralisme, radikalisme,
dan transformasi digital. Intelektual Muslim di kawasan ini berupaya merumuskan
pendekatan keislaman yang mampu menjawab persoalan-persoalan kontemporer tanpa
tercerabut dari akar tradisi dan kearifan lokal. Peran lembaga pendidikan Islam
semakin signifikan sebagai ruang produksi wacana dan pengembangan gagasan Islam
yang responsif terhadap perubahan zaman. Oleh karena itu, kajian tentang pemikiran
[slam di Asia Tenggara menjadi penting untuk memahami bagaimana Islam

Page 156



berkembang dalam konteks multikultural, bernegosiasi dengan modernitas, serta
memberikan kontribusi nyata bagi peradaban Islam global.

LANDASAN TEORI

Pemikiran Islam pada hakikatnya merupakan hasil interaksi dinamis antara teks wahyu
dan realitas sosial yang melingkupinya. Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber utama
ajaran Islam membutuhkan proses penafsiran agar dapat diimplementasikan dalam
berbagai konteks ruang dan waktu yang berbeda. Oleh karena itu, pemikiran Islam tidak
bersifat tunggal dan statis, melainkan berkembang secara historis seiring dengan
perubahan sosial, politik, dan budaya umat Islam. Dalam perspektif ini, ijtihad menjadi
instrumen penting yang memungkinkan ajaran Islam tetap relevan dan kontekstual,
termasuk dalam konteks masyarakat Muslim Asia Tenggara yang memiliki keragaman
budaya dan sejarah panjang interaksi dengan dunia luar.

Kajian tentang Islam di Asia Tenggara menunjukkan bahwa kawasan ini melahirkan
corak pemikiran Islam yang khas, yaitu Islam yang moderat, inklusif, dan adaptif
terhadap budaya lokal. Proses Islamisasi yang berlangsung secara damai melalui jalur
perdagangan dan dakwah kultural membentuk penerimaan Islam yang tidak bersifat
konfrontatif, melainkan akomodatif. Pemikiran Islam di kawasan ini berkembang
dengan memadukan nilai-nilai normatif Islam dan tradisi lokal, sehingga melahirkan
praktik keberagamaan yang berakar kuat dalam kehidupan sosial masyarakat.
Kerangka teoretis Islam kontekstual menjelaskan bahwa keberagaman ekspresi
pemikiran Islam merupakan keniscayaan yang justru memperkaya khazanah intelektual
[slam itu sendiri.

Dalam tradisi intelektual Islam, ulama memiliki peran sentral sebagai penjaga,
pengembang, dan penyebar ilmu keislaman. Secara teoritis, ulama dipahami sebagai
otoritas keilmuan yang tidak hanya bertugas menyampaikan ajaran agama, tetapi juga
menafsirkan dan mengontekstualisasikannya sesuai kebutuhan umat. Di Asia Tenggara,
peran ulama semakin signifikan karena mereka berfungsi sebagai penghubung antara
pusat-pusat keilmuan Islam dunia dan masyarakat lokal. Melalui jaringan intelektual
yang terbangun dari tradisi rihlah ilmiah, ulama Asia Tenggara mentransmisikan
gagasan-gagasan keislaman global dan mengolahnya menjadi pemikiran yang sesuai
dengan kondisi sosial-budaya setempat.

Keberlangsungan pemikiran Islam di Asia Tenggara juga tidak dapat dilepaskan dari
peran lembaga pendidikan Islam sebagai ruang produksi pengetahuan. Pesantren,
pondok, surau, dan madrasah berfungsi sebagai institusi yang mentransmisikan tradisi
keilmuan Islam sekaligus menjadi arena dialektika pemikiran. Dalam perspektif
sosiologi pendidikan, lembaga pendidikan tidak hanya mereproduksi pengetahuan yang
ada, tetapi juga melahirkan gagasan-gagasan baru melalui proses refleksi kritis
terhadap realitas sosial. Dengan demikian, lembaga pendidikan Islam di Asia Tenggara

Page 157



berkontribusi besar dalam membentuk corak pemikiran Islam yang dinamis dan
responsif terhadap perubahan zaman.

Modernitas membawa tantangan besar bagi pemikiran Islam, terutama dalam
menghadapi rasionalitas, sekularisasi, demokrasi, dan pluralisme. Dalam teori
modernitas, agama sering diposisikan sebagai entitas yang harus bernegosiasi dengan
perubahan struktural masyarakat modern. Pemikiran Islam di Asia Tenggara
menunjukkan pola respons yang relatif moderat dan dialogis terhadap modernitas. Alih-
alih menolak modernitas secara total, para pemikir Muslim di kawasan ini cenderung
melakukan seleksi kritis terhadap nilai-nilai modern yang sejalan dengan prinsip-
prinsip Islam. Pendekatan ini melahirkan corak pemikiran Islam yang mampu
menjembatani tradisi dan perubahan tanpa kehilangan identitas keagamaannya.

Dalam konteks globalisasi, pemikiran Islam di Asia Tenggara semakin dihadapkan pada
arus ide, informasi, dan wacana transnasional yang kompleks. Globalisasi tidak hanya
membawa peluang, tetapi juga tantangan berupa radikalisme, homogenisasi budaya,
dan krisis identitas keagamaan. Teori glokalisasi menjelaskan bahwa masyarakat
Muslim Asia Tenggara tidak sekadar menjadi penerima pasif pengaruh global,
melainkan aktor aktif yang mengolah dan menyesuaikan gagasan global dengan
kearifan lokal. Melalui proses ini, pemikiran Islam di Asia Tenggara tampil sebagai
bentuk Islam yang mampu berkontribusi dalam diskursus global tentang perdamaian,
toleransi, dan kemanusiaan.

Dengan demikian, kajian teori ini menegaskan bahwa pemikiran Islam di Asia Tenggara
merupakan hasil konstruksi historis yang melibatkan interaksi antara teks, ulama,
lembaga pendidikan, dan konteks sosial global. Kerangka teoretis ini menjadi landasan
penting untuk memahami dinamika pemikiran Islam di kawasan tersebut, baik dalam
perspektif sejarah maupun dalam responsnya terhadap tantangan modernitas dan
globalisasi.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian diarahkan
pada analisis gagasan, konsep, dan wacana pemikiran Islam yang berkembang di Asia
Tenggara sebagaimana tercermin dalam sumber-sumber tertulis. Penelitian
kepustakaan memungkinkan penulis untuk menelusuri secara mendalam dinamika
historis dan intelektual pemikiran Islam tanpa melakukan pengumpulan data lapangan,
sehingga relevan untuk mengkaji tema-tema konseptual dan historis. Sumber data
dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer meliputi
karya-karya ulama dan intelektual Muslim Asia Tenggara, baik berupa kitab klasik,
buku, artikel ilmiah, maupun tulisan pemikiran yang secara langsung membahas Islam,
modernitas, dan dinamika sosial keagamaan di kawasan Asia Tenggara. Sementara itu,
data sekunder mencakup hasil penelitian terdahulu, jurnal akademik, laporan institusi,

Page 158



dan buku-buku rujukan yang membahas sejarah Islam Asia Tenggara, jaringan ulama,
serta perkembangan pemikiran Islam kontemporer. Penggunaan kedua jenis sumber ini
bertujuan untuk memperoleh gambaran yang komprehensif dan berimbang.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan inventarisasi literatur
yang relevan dengan topik penelitian. Penulis mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan
menyeleksi sumber-sumber pustaka berdasarkan relevansi, kredibilitas akademik, dan
keterkaitannya dengan rumusan masalah. Proses ini dilakukan secara sistematis untuk
memastikan bahwa data yang digunakan memiliki validitas ilmiah dan mendukung
argumentasi penelitian. Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis
deskriptif-analitis dan historis-kritis. Analisis deskriptif digunakan untuk memaparkan
perkembangan pemikiran Islam di Asia Tenggara secara sistematis dan kronologis.
Sementara itu, pendekatan historis-kritis digunakan untuk menelaah latar belakang
sosial, politik, dan budaya yang memengaruhi lahirnya berbagai corak pemikiran Islam.
Melalui pendekatan ini, data tidak hanya dideskripsikan, tetapi juga dianalisis secara
kritis guna menemukan pola, kecenderungan, dan karakter utama pemikiran Islam di
Asia Tenggara.

Untuk memperkuat kerangka analisis, penelitian ini juga menggunakan pendekatan
konseptual dalam memahami istilah dan konsep kunci seperti pemikiran Islam,
modernitas, globalisasi, dan moderasi Islam. Pendekatan ini memungkinkan penulis
untuk menghindari bias normatif dan menyajikan analisis yang objektif serta berbasis
teori. Proses interpretasi dilakukan secara kontekstual dengan mempertimbangkan
perbedaan ruang dan waktu, sehingga hasil kajian tidak bersifat generalisasi berlebihan.
Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan
membandingkan berbagai literatur dan pandangan dari beragam penulis dan
perspektif. Dengan cara ini, penulis berupaya memastikan konsistensi data dan
memperkecil kemungkinan subjektivitas dalam penafsiran. Seluruh tahapan penelitian
dilakukan secara sistematis dan transparan agar hasil kajian dapat
dipertanggungjawabkan secara akademik.

PEMBAHASAN

Temuan utama penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran Islam di Asia Tenggara
terbentuk melalui proses historis yang panjang dan kompleks, yang tidak hanya
dipengaruhi oleh ajaran normatif Islam, tetapi juga oleh konteks sosial, budaya, politik,
dan global yang melingkupinya. Islam di kawasan ini berkembang melalui jalur damai
dan kultural, sehingga sejak awal membentuk corak pemikiran yang adaptif, dialogis,
dan moderat. Proses Islamisasi yang berlangsung melalui perdagangan dan interaksi
intelektual menghasilkan pola penerimaan Islam yang tidak bersifat hegemonik,
melainkan akomodatif terhadap tradisi lokal. Temuan ini memperkuat argumentasi
bahwa karakter moderat Islam Asia Tenggara bukanlah fenomena kontemporer semata,
tetapi merupakan hasil konstruksi sejarah yang berakar kuat sejak fase awal Islamisasi.

Page 159



Penelitian ini juga menemukan bahwa jalur perdagangan bukan sekadar medium
penyebaran agama, tetapi menjadi ruang awal pertukaran gagasan dan etika Islam.
Interaksi intensif antara pedagang Muslim dan masyarakat lokal melahirkan
penerimaan Islam yang berbasis keteladanan moral, bukan pemaksaan kekuasaan.
Konversi elite politik lokal mempercepat institusionalisasi Islam, namun tetap
berlangsung dalam kerangka kultural yang inklusif. Dengan demikian, Islam di Asia
Tenggara sejak awal berkembang sebagai agama yang terintegrasi dengan struktur
sosial masyarakat, bukan sebagai kekuatan eksternal yang menggantikan budaya lokal
secara radikal.

Temuan berikutnya menegaskan peran sentral ulama dan jaringan intelektual
transregional dalam membentuk fondasi pemikiran Islam Asia Tenggara. Ulama
Nusantara tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ajaran agama, tetapi juga sebagai
produsen pengetahuan dan aktor transformasi sosial. Melalui jaringan keilmuan yang
terhubung dengan Haramain dan pusat-pusat ilmu Islam lainnya, ulama Asia Tenggara
mentransmisikan wacana fikih, tasawuf, dan teologi global ke dalam konteks lokal.
Namun, temuan penelitian menunjukkan bahwa proses ini bukan sekadar adopsi pasif,
melainkan reinterpretasi kreatif yang menghasilkan tradisi keilmuan lokal seperti
literatur Melayu-Jawi. Tradisi ini menjadi bukti bahwa masyarakat Muslim Asia
Tenggara telah memiliki kapasitas intelektual mandiri sejak abad ke-16 hingga ke-18.

Lebih jauh, penelitian ini menemukan bahwa adaptasi Islam dengan budaya lokal
bukanlah bentuk sinkretisme yang melemahkan ajaran Islam, melainkan strategi
epistemologis yang memperkuat penerimaan dan keberlanjutan Islam. Ulama
menggunakan pendekatan kultural seperti sastra, bahasa lokal, dan lembaga pendidikan
tradisional untuk mentransformasikan nilai-nilai Islam menjadi bagian dari identitas
sosial masyarakat. Akulturasi ini melahirkan Islam yang berorientasi pada etika,
spiritualitas, dan harmoni sosial. Temuan ini menantang pandangan yang melihat Islam
lokal sebagai Islam “pinggiran”, karena justru dari proses lokalitas inilah lahir model
I[slam yang stabil dan berdaya tahan tinggi.

Pada fase kerajaan Islam, penelitian ini menemukan bahwa konsolidasi politik Islam
berperan signifikan dalam mendorong perkembangan intelektual lokal. Kesultanan-
kesultanan Islam menjadikan Islam sebagai dasar legitimasi kekuasaan, hukum, dan
pendidikan, sehingga menciptakan iklim yang kondusif bagi tumbuhnya tradisi
keilmuan. Patronase politik terhadap ulama dan penulis mempercepat produksi karya
intelektual yang mencakup fikih, tasawuf, dan teologi. Temuan ini menunjukkan bahwa
pemikiran Islam Asia Tenggara berkembang dalam relasi timbal balik antara kekuasaan
dan ilmu, bukan dalam oposisi biner antara agama dan politik.

Dalam aspek substansi pemikiran, penelitian ini menemukan bahwa pemikiran Islam
Asia Tenggara pada masa klasik dan pertengahan berkembang dalam tiga arus utama,
yaitu fikih Syafi’i, tasawuf, dan teologi Asy’ariyah. Ketiga arus ini tidak berkembang
secara terpisah, melainkan saling melengkapi dan membentuk struktur pemikiran yang

Page 160



seimbang antara norma hukum, spiritualitas, dan rasionalitas teologis. Temuan ini
menjelaskan mengapa Islam Asia Tenggara relatif tahan terhadap ekstremisme, karena
fondasi keilmuannya dibangun di atas keseimbangan, bukan dikotomi.

Fase kolonialisme menjadi titik balik penting dalam dinamika pemikiran Islam di Asia
Tenggara. Penelitian ini menemukan bahwa kolonialisme tidak hanya menimbulkan
krisis politik, tetapi juga krisis epistemologis dalam dunia Islam lokal. Runtuhnya
kerajaan Islam melemahkan institusi keagamaan tradisional, sekaligus membuka ruang
bagi masuknya sistem pendidikan Barat dan modernitas. Namun, alih-alih mematikan
pemikiran Islam, kondisi ini justru melahirkan kesadaran pembaruan (tajdid). Temuan
ini menunjukkan bahwa pembaruan pemikiran Islam di Asia Tenggara lahir sebagai
respons historis terhadap ketertinggalan struktural dan dominasi kolonial.

Masuknya gagasan modernisme Islam dan Pan-Islamisme melalui jaringan ulama
Melayu-Jawi di Makkah memperkuat transformasi intelektual Islam Asia Tenggara.
Ulama tidak hanya membawa gagasan rasionalisasi dan reformasi pendidikan, tetapi
juga semangat perlawanan terhadap kolonialisme. Penelitian ini menemukan bahwa
modernisme Islam di Asia Tenggara berkembang secara selektif, tidak meniru Timur
Tengah secara utuh, melainkan disesuaikan dengan kondisi sosial-budaya lokal. Hal ini
menjelaskan mengapa modernisme Islam di kawasan ini relatif tidak memutus
hubungan dengan tradisi klasik.

Temuan penting lainnya adalah peran strategis lembaga pendidikan Islam sebagai pusat
produksi pemikiran. Dayah, surau, pesantren, dan madrasah bukan hanya institusi
pendidikan, tetapi juga ruang pembentukan ideologi, etika sosial, dan kepemimpinan.
Penelitian ini menunjukkan bahwa lembaga-lembaga tersebut mampu bertahan dan
beradaptasi dengan modernitas, bahkan menjadi basis lahirnya intelektual Muslim yang
berpengaruh dalam wacana kebangsaan, demokrasi, dan keislaman kontemporer.
Dengan demikian, pendidikan Islam di Asia Tenggara bersifat transformatif, bukan
sekadar reproduktif.

Dalam konteks modernitas dan globalisasi, penelitian ini menemukan bahwa pemikiran
[slam Asia Tenggara menunjukkan kecenderungan moderat, inklusif, dan kontekstual.
Respons terhadap demokrasi, pluralisme, dan hak asasi manusia dikembangkan melalui
pendekatan maqasid al-syari‘ah dan etika sosial Islam. Pemikiran ini memungkinkan
integrasi nilai-nilai Islam dengan sistem negara-bangsa modern tanpa konflik ideologis
yang tajam. Temuan ini memperkuat argumentasi bahwa Islam dan demokrasi
bukanlah entitas yang saling menegasikan, melainkan dapat saling menguatkan dalam
konteks tertentu.

Kontribusi global pemikiran Islam Asia Tenggara terletak pada kemampuannya
menawarkan model Islam moderat yang berbasis tradisi, pendidikan, dan etika sosial.
Penelitian ini menegaskan bahwa pendekatan kultural dan edukatif dalam menghadapi
ekstremisme dan radikalisme lebih efektif dibanding pendekatan represif. Selain itu,

Page 161



pengembangan dialog antaragama dan tasawuf sosial menunjukkan bahwa Islam Asia
Tenggara mampu berkontribusi pada agenda perdamaian global.

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Islam di Asia
Tenggara bukanlah produk pinggiran, melainkan bagian integral dari peradaban Islam
global. Kekhasannya terletak pada kemampuan mengelola ketegangan antara tradisi
dan perubahan, lokalitas dan globalitas, serta normativitas dan kontekstualitas. Dengan
karakter tersebut, Islam Asia Tenggara memberikan kontribusi penting dalam
membangun wajah Islam yang rahmatan lil ‘alamin di era modern dan global.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa pemikiran Islam di
Asia Tenggara merupakan hasil konstruksi historis yang dibentuk melalui interaksi
antara ajaran normatif Islam, budaya lokal, dinamika politik, serta pengaruh global.
Proses Islamisasi yang berlangsung secara damai dan kultural menjadi fondasi utama
lahirnya corak pemikiran Islam yang moderat, inklusif, dan adaptif. Peran ulama dan
jaringan intelektual transregional terbukti sangat signifikan dalam mentransmisikan
sekaligus mengontekstualisasikan ajaran Islam, sehingga melahirkan tradisi keilmuan
lokal yang kuat dan berkelanjutan. Selain itu, lembaga pendidikan Islam seperti dayah,
surau, pesantren, dan madrasah berfungsi sebagai pusat produksi pengetahuan yang
tidak hanya mereproduksi tradisi keilmuan klasik, tetapi juga melahirkan gagasan-
gagasan baru yang responsif terhadap perubahan sosial. Dalam menghadapi modernitas
dan globalisasi, pemikiran Islam Asia Tenggara menunjukkan kemampuan dialogis
dengan nilai-nilai demokrasi, pluralisme, dan hak asasi manusia melalui pendekatan
etika sosial dan maqasid al-syari‘ah. Dengan demikian, pemikiran Islam di Asia
Tenggara tidak dapat dipandang sebagai Islam periferal, melainkan sebagai bagian
integral dari peradaban Islam global. Kekhasannya terletak pada kemampuannya
menjembatani tradisi dan perubahan, lokalitas dan globalitas, serta normativitas dan
kontekstualitas, sehingga menjadikannya relevan sebagai model Islam rahmatan lil
‘alamin di era modern dan global.

REFERENSI;

Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of
Malay-Indonesian and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth
Centuries. Honolulu: University of Hawaii Press.

Feillard, A., & Madinier, R. (2006). Islamic Education in Southeast Asia: Tradition and
Reform. Singapore: Institute of Southeast Asian Studies.

Geertz, C. (1960). The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press.

Noer, D. (1973). The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942. Singapore:
Oxford University Press.

Page 162



Ricklefs, M. C. (2001). A History of Modern Indonesia since c. 1200 (3rd ed.). Stanford:
Stanford University Press.

Sukandar, I. (2017). Ulama, Education, and Islamization in Southeast Asia. Jakarta: LP3M
Press.

Van Bruinessen, M. (1990). Kitab Kuning: Books in Arabic Script Used in the Pesantren
Milieu. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 146(2/3), 226-269.
https://doi.org/10.1163/22134379-90003350

Wabhid, A. (2007). Islam Nusantara: Manifesto Spiritual dan Intelektual. Jakarta: Wahid
Institute.

Abdullah, T. (2013). Islam and Modernity in Southeast Asia: Continuity and Change in
Muslim Societies. Singapore: ISEAS Publishing.

Choi, J. (2010). Transnational Networks of Southeast Asian Ulama and the Spread of
Islamic ~ Thought.  Journal of Islamic  Studies, 21(2), 145-172.
https://doi.org/10.1093/jis/etq007

Page 163



