
JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora 
Volume 11, Issue 2, Oktober 2025 

p-ISSN: 2476-8855  
e-ISSN: 2808-2850 

DOI: https://doi.org/10.58553/jalhu.  
 

 

 Page 155 
 

Pemikiran Islam di Asia Tenggara: Sejarah, Peran Ulama, dan Respons 
terhadap Tantangan Modernitas dan Globalisasi 

 
 

Choiruz Zaman1, Samin Batubara2, Septian Sapta3, faradillah4, Rendra Havis5, Ifyazul Hoizi 
Azwari6, Rio Fernando putra7, Depi Gusti8, Arif shafa maulana9 

UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 
zamanchoiruz7@gmail.com 

 

Corresponding Author: Author1 

Abstrak indonesia 
Artikel ini membahas pemikiran Islam di Asia Tenggara dengan menekankan aspek 
sejarah perkembangan, peran ulama dan lembaga pendidikan Islam, serta respons 
terhadap tantangan modernitas dan globalisasi. Latar belakang penelitian ini berangkat 
dari kenyataan bahwa Islam di Asia Tenggara berkembang dalam konteks sosial-budaya 
yang khas, sehingga melahirkan corak pemikiran Islam yang moderat, inklusif, dan 
adaptif. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan proses historis pembentukan 
pemikiran Islam, menganalisis peran aktor intelektual dan institusi pendidikan, serta 
mengkaji karakter pemikiran Islam Asia Tenggara dalam merespons isu-isu 
kontemporer. Metode yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan jenis 
penelitian kepustakaan, menggunakan analisis deskriptif-analitis dan historis-kritis 
terhadap sumber-sumber primer dan sekunder. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
pemikiran Islam di Asia Tenggara terbentuk melalui proses Islamisasi damai, penguatan 
jaringan ulama transregional, serta dialektika antara tradisi dan modernitas. Pemikiran 
Islam di kawasan ini berkembang secara kontekstual dan berkontribusi signifikan 
dalam wacana Islam moderat, demokrasi, dan perdamaian global. Kesimpulannya, Islam 
Asia Tenggara merupakan bagian integral dari peradaban Islam global dengan karakter 
khas yang relevan bagi tantangan zaman modern.  
Kata Kunci: Pemikiran Islam; Asia Tenggara; Ulama; Modernitas. 
 

Abstract English  
This article examines Islamic thought in Southeast Asia by focusing on its historical 
development, the role of ulama and Islamic educational institutions, and responses to 
the challenges of modernity and globalization. The study is grounded in the 
understanding that Islam in Southeast Asia evolved within a distinctive socio-cultural 
context, resulting in a moderate, inclusive, and adaptive form of Islamic thought. The 
research aims to explain the historical formation of Islamic thought, analyze the 
contribution of intellectual actors and educational institutions, and explore its 
characteristics in addressing contemporary issues. This study employs a qualitative 
library research method, utilizing descriptive-analytical and historical-critical 
approaches to primary and secondary sources. The findings indicate that Islamic 
thought in Southeast Asia developed through peaceful Islamization processes, strong 
transregional scholarly networks, and continuous negotiation between tradition and 
modernity. The region’s Islamic thought demonstrates contextual adaptability and 
makes a significant contribution to global discourses on Islamic moderation, democracy, 
and peace. In conclusion, Southeast Asian Islamic thought represents an integral part of 
global Islamic civilization, offering a distinctive and relevant model for addressing 
modern challenges. 

https://doi.org/10.58553/jalhu


 Page 156 
 
 

Keywords: Islamic Thought; Southeast Asia; Ulama; Modernity. 
 

 

PENDAHULUAN  

Asia Tenggara merupakan salah satu kawasan strategis dalam dinamika 

peradaban Islam global. Sejak abad ke-7 hingga ke-16, wilayah ini menjadi bagian 

penting dari jalur perdagangan internasional yang mempertemukan para pedagang, 

ulama, dan jaringan intelektual Muslim dari Timur Tengah, Gujarat, dan Persia. Proses 

Islamisasi yang berlangsung secara gradual dan damai tersebut melahirkan bentuk 

keberislaman yang khas, yakni Islam yang mampu berakulturasi dengan budaya lokal 

tanpa kehilangan nilai-nilai universal ajarannya. Karakter Islam Asia Tenggara yang 

moderat, inklusif, dan adaptif tumbuh dari interaksi panjang antara ajaran normatif 

Islam dan realitas sosial-budaya masyarakat setempat, sehingga menjadikannya 

berbeda dari corak Islam di kawasan lain. 

 

Dalam perspektif sejarah intelektual, pemikiran Islam di Asia Tenggara tidak 

dapat dilepaskan dari peran sentral para ulama dan lembaga pendidikan Islam. Ulama-

ulama Nusantara berfungsi sebagai penghubung penting antara pusat-pusat keilmuan 

Islam dunia dan komunitas Muslim lokal. Melalui tradisi rihlah ilmiah ke Haramain 

serta pengembangan institusi pendidikan seperti pesantren, pondok, dan surau, 

terbentuklah transmisi keilmuan yang berkesinambungan. Tokoh-tokoh ulama Asia 

Tenggara tidak hanya berperan sebagai penyebar ilmu keislaman, tetapi juga sebagai 

agen transformasi sosial yang membentuk pola keberagamaan masyarakat. Jaringan 

intelektual ini menjadi fondasi lahirnya tradisi pemikiran Islam yang kuat dan 

berpengaruh hingga masa modern. 

Memasuki abad ke-20, dinamika pemikiran Islam di Asia Tenggara semakin 

kompleks seiring dengan menguatnya arus modernisme, kolonialisme, dan kebangkitan 

nasionalisme. Gerakan pembaruan Islam muncul dengan penekanan pada rasionalitas, 

pemurnian ajaran, serta reformasi pendidikan, yang kemudian melahirkan organisasi-

organisasi Islam modern. Di sisi lain, tradisi Islam klasik tetap bertahan melalui 

lembaga dan komunitas keagamaan yang menjaga otoritas keilmuan fiqh dan nilai-nilai 

lokal. Dialektika antara arus modernisme dan tradisionalisme ini tidak melahirkan 

konflik yang destruktif, melainkan membentuk corak pemikiran Islam yang dinamis, 

dialogis, dan kontekstual. 

Pada era globalisasi, pemikiran Islam di Asia Tenggara dihadapkan pada 

berbagai tantangan baru, seperti demokrasi, hak asasi manusia, pluralisme, radikalisme, 

dan transformasi digital. Intelektual Muslim di kawasan ini berupaya merumuskan 

pendekatan keislaman yang mampu menjawab persoalan-persoalan kontemporer tanpa 

tercerabut dari akar tradisi dan kearifan lokal. Peran lembaga pendidikan Islam 

semakin signifikan sebagai ruang produksi wacana dan pengembangan gagasan Islam 

yang responsif terhadap perubahan zaman. Oleh karena itu, kajian tentang pemikiran 

Islam di Asia Tenggara menjadi penting untuk memahami bagaimana Islam 



 Page 157 
 
 

berkembang dalam konteks multikultural, bernegosiasi dengan modernitas, serta 

memberikan kontribusi nyata bagi peradaban Islam global. 

LANDASAN TEORI 

 

Pemikiran Islam pada hakikatnya merupakan hasil interaksi dinamis antara teks wahyu 

dan realitas sosial yang melingkupinya. Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber utama 

ajaran Islam membutuhkan proses penafsiran agar dapat diimplementasikan dalam 

berbagai konteks ruang dan waktu yang berbeda. Oleh karena itu, pemikiran Islam tidak 

bersifat tunggal dan statis, melainkan berkembang secara historis seiring dengan 

perubahan sosial, politik, dan budaya umat Islam. Dalam perspektif ini, ijtihad menjadi 

instrumen penting yang memungkinkan ajaran Islam tetap relevan dan kontekstual, 

termasuk dalam konteks masyarakat Muslim Asia Tenggara yang memiliki keragaman 

budaya dan sejarah panjang interaksi dengan dunia luar. 

 

Kajian tentang Islam di Asia Tenggara menunjukkan bahwa kawasan ini melahirkan 

corak pemikiran Islam yang khas, yaitu Islam yang moderat, inklusif, dan adaptif 

terhadap budaya lokal. Proses Islamisasi yang berlangsung secara damai melalui jalur 

perdagangan dan dakwah kultural membentuk penerimaan Islam yang tidak bersifat 

konfrontatif, melainkan akomodatif. Pemikiran Islam di kawasan ini berkembang 

dengan memadukan nilai-nilai normatif Islam dan tradisi lokal, sehingga melahirkan 

praktik keberagamaan yang berakar kuat dalam kehidupan sosial masyarakat. 

Kerangka teoretis Islam kontekstual menjelaskan bahwa keberagaman ekspresi 

pemikiran Islam merupakan keniscayaan yang justru memperkaya khazanah intelektual 

Islam itu sendiri. 

 

Dalam tradisi intelektual Islam, ulama memiliki peran sentral sebagai penjaga, 

pengembang, dan penyebar ilmu keislaman. Secara teoritis, ulama dipahami sebagai 

otoritas keilmuan yang tidak hanya bertugas menyampaikan ajaran agama, tetapi juga 

menafsirkan dan mengontekstualisasikannya sesuai kebutuhan umat. Di Asia Tenggara, 

peran ulama semakin signifikan karena mereka berfungsi sebagai penghubung antara 

pusat-pusat keilmuan Islam dunia dan masyarakat lokal. Melalui jaringan intelektual 

yang terbangun dari tradisi rihlah ilmiah, ulama Asia Tenggara mentransmisikan 

gagasan-gagasan keislaman global dan mengolahnya menjadi pemikiran yang sesuai 

dengan kondisi sosial-budaya setempat. 

 

Keberlangsungan pemikiran Islam di Asia Tenggara juga tidak dapat dilepaskan dari 

peran lembaga pendidikan Islam sebagai ruang produksi pengetahuan. Pesantren, 

pondok, surau, dan madrasah berfungsi sebagai institusi yang mentransmisikan tradisi 

keilmuan Islam sekaligus menjadi arena dialektika pemikiran. Dalam perspektif 

sosiologi pendidikan, lembaga pendidikan tidak hanya mereproduksi pengetahuan yang 

ada, tetapi juga melahirkan gagasan-gagasan baru melalui proses refleksi kritis 

terhadap realitas sosial. Dengan demikian, lembaga pendidikan Islam di Asia Tenggara 



 Page 158 
 
 

berkontribusi besar dalam membentuk corak pemikiran Islam yang dinamis dan 

responsif terhadap perubahan zaman. 

 

Modernitas membawa tantangan besar bagi pemikiran Islam, terutama dalam 

menghadapi rasionalitas, sekularisasi, demokrasi, dan pluralisme. Dalam teori 

modernitas, agama sering diposisikan sebagai entitas yang harus bernegosiasi dengan 

perubahan struktural masyarakat modern. Pemikiran Islam di Asia Tenggara 

menunjukkan pola respons yang relatif moderat dan dialogis terhadap modernitas. Alih-

alih menolak modernitas secara total, para pemikir Muslim di kawasan ini cenderung 

melakukan seleksi kritis terhadap nilai-nilai modern yang sejalan dengan prinsip-

prinsip Islam. Pendekatan ini melahirkan corak pemikiran Islam yang mampu 

menjembatani tradisi dan perubahan tanpa kehilangan identitas keagamaannya. 

 

Dalam konteks globalisasi, pemikiran Islam di Asia Tenggara semakin dihadapkan pada 

arus ide, informasi, dan wacana transnasional yang kompleks. Globalisasi tidak hanya 

membawa peluang, tetapi juga tantangan berupa radikalisme, homogenisasi budaya, 

dan krisis identitas keagamaan. Teori glokalisasi menjelaskan bahwa masyarakat 

Muslim Asia Tenggara tidak sekadar menjadi penerima pasif pengaruh global, 

melainkan aktor aktif yang mengolah dan menyesuaikan gagasan global dengan 

kearifan lokal. Melalui proses ini, pemikiran Islam di Asia Tenggara tampil sebagai 

bentuk Islam yang mampu berkontribusi dalam diskursus global tentang perdamaian, 

toleransi, dan kemanusiaan. 

 

Dengan demikian, kajian teori ini menegaskan bahwa pemikiran Islam di Asia Tenggara 

merupakan hasil konstruksi historis yang melibatkan interaksi antara teks, ulama, 

lembaga pendidikan, dan konteks sosial global. Kerangka teoretis ini menjadi landasan 

penting untuk memahami dinamika pemikiran Islam di kawasan tersebut, baik dalam 

perspektif sejarah maupun dalam responsnya terhadap tantangan modernitas dan 

globalisasi. 

METODOLOGI 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian diarahkan 

pada analisis gagasan, konsep, dan wacana pemikiran Islam yang berkembang di Asia 

Tenggara sebagaimana tercermin dalam sumber-sumber tertulis. Penelitian 

kepustakaan memungkinkan penulis untuk menelusuri secara mendalam dinamika 

historis dan intelektual pemikiran Islam tanpa melakukan pengumpulan data lapangan, 

sehingga relevan untuk mengkaji tema-tema konseptual dan historis. Sumber data 

dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer meliputi 

karya-karya ulama dan intelektual Muslim Asia Tenggara, baik berupa kitab klasik, 

buku, artikel ilmiah, maupun tulisan pemikiran yang secara langsung membahas Islam, 

modernitas, dan dinamika sosial keagamaan di kawasan Asia Tenggara. Sementara itu, 

data sekunder mencakup hasil penelitian terdahulu, jurnal akademik, laporan institusi, 



 Page 159 
 
 

dan buku-buku rujukan yang membahas sejarah Islam Asia Tenggara, jaringan ulama, 

serta perkembangan pemikiran Islam kontemporer. Penggunaan kedua jenis sumber ini 

bertujuan untuk memperoleh gambaran yang komprehensif dan berimbang. 

 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan inventarisasi literatur 

yang relevan dengan topik penelitian. Penulis mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan 

menyeleksi sumber-sumber pustaka berdasarkan relevansi, kredibilitas akademik, dan 

keterkaitannya dengan rumusan masalah. Proses ini dilakukan secara sistematis untuk 

memastikan bahwa data yang digunakan memiliki validitas ilmiah dan mendukung 

argumentasi penelitian. Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis 

deskriptif-analitis dan historis-kritis. Analisis deskriptif digunakan untuk memaparkan 

perkembangan pemikiran Islam di Asia Tenggara secara sistematis dan kronologis. 

Sementara itu, pendekatan historis-kritis digunakan untuk menelaah latar belakang 

sosial, politik, dan budaya yang memengaruhi lahirnya berbagai corak pemikiran Islam. 

Melalui pendekatan ini, data tidak hanya dideskripsikan, tetapi juga dianalisis secara 

kritis guna menemukan pola, kecenderungan, dan karakter utama pemikiran Islam di 

Asia Tenggara. 

 

Untuk memperkuat kerangka analisis, penelitian ini juga menggunakan pendekatan 

konseptual dalam memahami istilah dan konsep kunci seperti pemikiran Islam, 

modernitas, globalisasi, dan moderasi Islam. Pendekatan ini memungkinkan penulis 

untuk menghindari bias normatif dan menyajikan analisis yang objektif serta berbasis 

teori. Proses interpretasi dilakukan secara kontekstual dengan mempertimbangkan 

perbedaan ruang dan waktu, sehingga hasil kajian tidak bersifat generalisasi berlebihan. 

Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan 

membandingkan berbagai literatur dan pandangan dari beragam penulis dan 

perspektif. Dengan cara ini, penulis berupaya memastikan konsistensi data dan 

memperkecil kemungkinan subjektivitas dalam penafsiran. Seluruh tahapan penelitian 

dilakukan secara sistematis dan transparan agar hasil kajian dapat 

dipertanggungjawabkan secara akademik. 

PEMBAHASAN 

Temuan utama penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran Islam di Asia Tenggara 

terbentuk melalui proses historis yang panjang dan kompleks, yang tidak hanya 

dipengaruhi oleh ajaran normatif Islam, tetapi juga oleh konteks sosial, budaya, politik,  

dan global yang melingkupinya. Islam di kawasan ini berkembang melalui jalur damai 

dan kultural, sehingga sejak awal membentuk corak pemikiran yang adaptif, dialogis, 

dan moderat. Proses Islamisasi yang berlangsung melalui perdagangan dan interaksi 

intelektual menghasilkan pola penerimaan Islam yang tidak bersifat hegemonik, 

melainkan akomodatif terhadap tradisi lokal. Temuan ini memperkuat argumentasi 

bahwa karakter moderat Islam Asia Tenggara bukanlah fenomena kontemporer semata, 

tetapi merupakan hasil konstruksi sejarah yang berakar kuat sejak fase awal Islamisasi. 



 Page 160 
 
 

Penelitian ini juga menemukan bahwa jalur perdagangan bukan sekadar medium 

penyebaran agama, tetapi menjadi ruang awal pertukaran gagasan dan etika Islam. 

Interaksi intensif antara pedagang Muslim dan masyarakat lokal melahirkan 

penerimaan Islam yang berbasis keteladanan moral, bukan pemaksaan kekuasaan. 

Konversi elite politik lokal mempercepat institusionalisasi Islam, namun tetap 

berlangsung dalam kerangka kultural yang inklusif. Dengan demikian, Islam di Asia 

Tenggara sejak awal berkembang sebagai agama yang terintegrasi dengan struktur 

sosial masyarakat, bukan sebagai kekuatan eksternal yang menggantikan budaya lokal 

secara radikal. 

Temuan berikutnya menegaskan peran sentral ulama dan jaringan intelektual 

transregional dalam membentuk fondasi pemikiran Islam Asia Tenggara. Ulama 

Nusantara tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ajaran agama, tetapi juga sebagai 

produsen pengetahuan dan aktor transformasi sosial. Melalui jaringan keilmuan yang 

terhubung dengan Haramain dan pusat-pusat ilmu Islam lainnya, ulama Asia Tenggara 

mentransmisikan wacana fikih, tasawuf, dan teologi global ke dalam konteks lokal. 

Namun, temuan penelitian menunjukkan bahwa proses ini bukan sekadar adopsi pasif, 

melainkan reinterpretasi kreatif yang menghasilkan tradisi keilmuan lokal seperti 

literatur Melayu-Jawi. Tradisi ini menjadi bukti bahwa masyarakat Muslim Asia 

Tenggara telah memiliki kapasitas intelektual mandiri sejak abad ke-16 hingga ke-18. 

Lebih jauh, penelitian ini menemukan bahwa adaptasi Islam dengan budaya lokal 

bukanlah bentuk sinkretisme yang melemahkan ajaran Islam, melainkan strategi 

epistemologis yang memperkuat penerimaan dan keberlanjutan Islam. Ulama 

menggunakan pendekatan kultural seperti sastra, bahasa lokal, dan lembaga pendidikan 

tradisional untuk mentransformasikan nilai-nilai Islam menjadi bagian dari identitas 

sosial masyarakat. Akulturasi ini melahirkan Islam yang berorientasi pada etika, 

spiritualitas, dan harmoni sosial. Temuan ini menantang pandangan yang melihat Islam 

lokal sebagai Islam “pinggiran”, karena justru dari proses lokalitas inilah lahir model 

Islam yang stabil dan berdaya tahan tinggi. 

Pada fase kerajaan Islam, penelitian ini menemukan bahwa konsolidasi politik Islam 

berperan signifikan dalam mendorong perkembangan intelektual lokal. Kesultanan-

kesultanan Islam menjadikan Islam sebagai dasar legitimasi kekuasaan, hukum, dan 

pendidikan, sehingga menciptakan iklim yang kondusif bagi tumbuhnya tradisi 

keilmuan. Patronase politik terhadap ulama dan penulis mempercepat produksi karya 

intelektual yang mencakup fikih, tasawuf, dan teologi. Temuan ini menunjukkan bahwa 

pemikiran Islam Asia Tenggara berkembang dalam relasi timbal balik antara kekuasaan 

dan ilmu, bukan dalam oposisi biner antara agama dan politik. 

Dalam aspek substansi pemikiran, penelitian ini menemukan bahwa pemikiran Islam 

Asia Tenggara pada masa klasik dan pertengahan berkembang dalam tiga arus utama, 

yaitu fikih Syafi’i, tasawuf, dan teologi Asy’ariyah. Ketiga arus ini tidak berkembang 

secara terpisah, melainkan saling melengkapi dan membentuk struktur pemikiran yang 



 Page 161 
 
 

seimbang antara norma hukum, spiritualitas, dan rasionalitas teologis. Temuan ini 

menjelaskan mengapa Islam Asia Tenggara relatif tahan terhadap ekstremisme, karena 

fondasi keilmuannya dibangun di atas keseimbangan, bukan dikotomi. 

Fase kolonialisme menjadi titik balik penting dalam dinamika pemikiran Islam di Asia 

Tenggara. Penelitian ini menemukan bahwa kolonialisme tidak hanya menimbulkan 

krisis politik, tetapi juga krisis epistemologis dalam dunia Islam lokal. Runtuhnya 

kerajaan Islam melemahkan institusi keagamaan tradisional, sekaligus membuka ruang 

bagi masuknya sistem pendidikan Barat dan modernitas. Namun, alih-alih mematikan 

pemikiran Islam, kondisi ini justru melahirkan kesadaran pembaruan (tajdid). Temuan 

ini menunjukkan bahwa pembaruan pemikiran Islam di Asia Tenggara lahir sebagai 

respons historis terhadap ketertinggalan struktural dan dominasi kolonial. 

Masuknya gagasan modernisme Islam dan Pan-Islamisme melalui jaringan ulama 

Melayu-Jawi di Makkah memperkuat transformasi intelektual Islam Asia Tenggara. 

Ulama tidak hanya membawa gagasan rasionalisasi dan reformasi pendidikan, tetapi 

juga semangat perlawanan terhadap kolonialisme. Penelitian ini menemukan bahwa 

modernisme Islam di Asia Tenggara berkembang secara selektif, tidak meniru Timur 

Tengah secara utuh, melainkan disesuaikan dengan kondisi sosial-budaya lokal. Hal ini 

menjelaskan mengapa modernisme Islam di kawasan ini relatif tidak memutus 

hubungan dengan tradisi klasik. 

Temuan penting lainnya adalah peran strategis lembaga pendidikan Islam sebagai pusat 

produksi pemikiran. Dayah, surau, pesantren, dan madrasah bukan hanya institusi 

pendidikan, tetapi juga ruang pembentukan ideologi, etika sosial, dan kepemimpinan. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa lembaga-lembaga tersebut mampu bertahan dan 

beradaptasi dengan modernitas, bahkan menjadi basis lahirnya intelektual Muslim yang 

berpengaruh dalam wacana kebangsaan, demokrasi, dan keislaman kontemporer. 

Dengan demikian, pendidikan Islam di Asia Tenggara bersifat transformatif, bukan 

sekadar reproduktif. 

Dalam konteks modernitas dan globalisasi, penelitian ini menemukan bahwa pemikiran 

Islam Asia Tenggara menunjukkan kecenderungan moderat, inklusif, dan kontekstual. 

Respons terhadap demokrasi, pluralisme, dan hak asasi manusia dikembangkan melalui 

pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah dan etika sosial Islam. Pemikiran ini memungkinkan 

integrasi nilai-nilai Islam dengan sistem negara-bangsa modern tanpa konflik ideologis 

yang tajam. Temuan ini memperkuat argumentasi bahwa Islam dan demokrasi 

bukanlah entitas yang saling menegasikan, melainkan dapat saling menguatkan dalam 

konteks tertentu. 

Kontribusi global pemikiran Islam Asia Tenggara terletak pada kemampuannya 

menawarkan model Islam moderat yang berbasis tradisi, pendidikan, dan etika sosial. 

Penelitian ini menegaskan bahwa pendekatan kultural dan edukatif dalam menghadapi 

ekstremisme dan radikalisme lebih efektif dibanding pendekatan represif. Selain itu, 



 Page 162 
 
 

pengembangan dialog antaragama dan tasawuf sosial menunjukkan bahwa Islam Asia 

Tenggara mampu berkontribusi pada agenda perdamaian global. 

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Islam di Asia 

Tenggara bukanlah produk pinggiran, melainkan bagian integral dari peradaban Islam 

global. Kekhasannya terletak pada kemampuan mengelola ketegangan antara tradisi 

dan perubahan, lokalitas dan globalitas, serta normativitas dan kontekstualitas. Dengan 

karakter tersebut, Islam Asia Tenggara memberikan kontribusi penting dalam 

membangun wajah Islam yang rahmatan lil ‘alamin di era modern dan global. 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa pemikiran Islam di 

Asia Tenggara merupakan hasil konstruksi historis yang dibentuk melalui interaksi 

antara ajaran normatif Islam, budaya lokal, dinamika politik, serta pengaruh global. 

Proses Islamisasi yang berlangsung secara damai dan kultural menjadi fondasi utama 

lahirnya corak pemikiran Islam yang moderat, inklusif, dan adaptif. Peran ulama dan 

jaringan intelektual transregional terbukti sangat signifikan dalam mentransmisikan 

sekaligus mengontekstualisasikan ajaran Islam, sehingga melahirkan tradisi keilmuan 

lokal yang kuat dan berkelanjutan. Selain itu, lembaga pendidikan Islam seperti dayah, 

surau, pesantren, dan madrasah berfungsi sebagai pusat produksi pengetahuan yang 

tidak hanya mereproduksi tradisi keilmuan klasik, tetapi juga melahirkan gagasan-

gagasan baru yang responsif terhadap perubahan sosial. Dalam menghadapi modernitas 

dan globalisasi, pemikiran Islam Asia Tenggara menunjukkan kemampuan dialogis 

dengan nilai-nilai demokrasi, pluralisme, dan hak asasi manusia melalui pendekatan 

etika sosial dan maqāṣid al-syarī‘ah. Dengan demikian, pemikiran Islam di Asia 

Tenggara tidak dapat dipandang sebagai Islam periferal, melainkan sebagai bagian 

integral dari peradaban Islam global. Kekhasannya terletak pada kemampuannya 

menjembatani tradisi dan perubahan, lokalitas dan globalitas, serta normativitas dan 

kontekstualitas, sehingga menjadikannya relevan sebagai model Islam rahmatan lil 

‘alamin di era modern dan global. 

REFERENSI; 

 Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of 

Malay-Indonesian and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth 

Centuries. Honolulu: University of Hawaii Press. 

 

Feillard, A., & Madinier, R. (2006). Islamic Education in Southeast Asia: Tradition and 

Reform. Singapore: Institute of Southeast Asian Studies. 

 

Geertz, C. (1960). The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press. 

 

Noer, D. (1973). The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900–1942. Singapore: 

Oxford University Press. 



 Page 163 
 
 

 

Ricklefs, M. C. (2001). A History of Modern Indonesia since c. 1200 (3rd ed.). Stanford: 

Stanford University Press. 

 

Sukandar, I. (2017). Ulama, Education, and Islamization in Southeast Asia. Jakarta: LP3M 

Press. 

 

Van Bruinessen, M. (1990). Kitab Kuning: Books in Arabic Script Used in the Pesantren 

Milieu. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 146(2/3), 226–269. 

https://doi.org/10.1163/22134379-90003350 

 

Wahid, A. (2007). Islam Nusantara: Manifesto Spiritual dan Intelektual. Jakarta: Wahid 

Institute. 

 

Abdullah, T. (2013). Islam and Modernity in Southeast Asia: Continuity and Change in 

Muslim Societies. Singapore: ISEAS Publishing. 

 

Choi, J. (2010). Transnational Networks of Southeast Asian Ulama and the Spread of 

Islamic Thought. Journal of Islamic Studies, 21(2), 145–172. 

https://doi.org/10.1093/jis/etq007 

 


