JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora

" L Volume 11, Issue 2, Oktober 2025
w'um/ 74/ - m u}d[[[[([[ p-ISSN: 2476-8855
fSarmuHumaniora e-ISSN: 2808-2850
‘ DOI: https://doi.org/10.58553/jalhu.

Transformasi Pemikiran Islam dari Masa Pra-Islam hingga Awal
Kenabian: Analisis Sosial, Ekonomi, Budaya, dan Moral Masyarakat
Arab

Sarto Mariduk Panjaitanl, Samin BatubaraZ, M. Windi3, A. Bastari4, Suandi Permanata5, Deliyus Eka
Saputra, Yudha Bhara Anoraga’, Meiltra Eka8, Maharani Hijriyati Putri’

1-9, UIN Sulthan Thaha Saifuddid Jambi
Sartomariduk@gmail.com

Corresponding Author: Author!

Abstrak indonesia

Artikel ini mengkaji transformasi pemikiran Islam dari masa pra-Islam hingga awal
kenabian Nabi Muhammad SAW dengan menitikberatkan pada analisis kondisi sosial,
ekonomi, budaya, dan moral masyarakat Arab. Latar belakang penelitian ini berangkat
dari realitas masyarakat Arab pra-Islam yang mengalami krisis akidah, ketimpangan
sosial, eksploitasi ekonomi, serta degradasi nilai kemanusiaan, meskipun memiliki
capaian tertentu dalam aspek budaya dan perdagangan. Penelitian ini bertujuan untuk
memahami bagaimana ajaran Islam hadir sebagai kekuatan transformatif dalam
merespons realitas tersebut. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis
studi kepustakaan dengan pendekatan historis-analitis terhadap sumber-sumber primer
dan sekunder yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Islam pada
masa awal kenabian tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga mengandung dimensi sosial,
ekonomi, dan moral yang mampu merekonstruksi struktur masyarakat Arab secara
gradual dan kontekstual. Islam menegaskan prinsip tauhid sebagai fondasi perubahan,
yang kemudian melahirkan nilai keadilan, kesetaraan, dan solidaritas sosial. Kesimpulan
penelitian ini menegaskan bahwa transformasi pemikiran Islam merupakan proses
historis yang komprehensif dan berkelanjutan, yang menjadi dasar pembentukan
peradaban Islam yang berorientasi pada kemanusiaan dan keadilan universal.

Kata Kunci: Pemikiran Islam, Masyarakat Arab, Jahiliah, Transformasi Sosial.

Abstract English

This article examines the transformation of Islamic thought from the pre-Islamic period
to the early prophethood of Prophet Muhammad (peace be upon him), focusing on the
social, economic, cultural, and moral conditions of Arab society. The study is grounded in
the reality that pre-Islamic Arab society experienced theological deviation, social
inequality, economic exploitation, and moral degradation, despite notable achievements
in trade and cultural traditions. This research aims to analyze how Islamic teachings
emerged as a transformative force responding to these conditions. The study employs a
qualitative library research method with a historical-analytical approach, drawing upon
relevant primary and secondary sources. The findings reveal that early Islamic thought
was not limited to theological doctrines but encompassed comprehensive social,
economic, and moral dimensions that gradually and contextually reshaped Arab society.
The concept of monotheism (tawhid) functioned as the ideological foundation for social
transformation, promoting justice, equality, and social solidarity. This study concludes
that the transformation of Islamic thought represents a comprehensive historical process
that laid the foundation for an Islamic civilization oriented toward human dignity and
universal justice.

Page 164


https://doi.org/10.58553/jalhu

Keywords: Islamic Thought, Arab Society, Pre-Islamic Era, Social Transformation.

PENDAHULUAN

Sejarah peradaban Arab tidak dapat dilepaskan dari jejak kenabian Nabi Ibrahim
AS, Nabi Ismail AS, dan Siti Hajar yang menempati wilayah Hijaz sebagai ruang awal
terbentuknya komunitas Arab. Doa Nabi Ibrahim agar negeri Mekah menjadi negeri yang
aman dan makmur sebagaimana termaktub dalam Surah Ibrahim ayat 35 menjadi
fondasi spiritual sekaligus historis bagi keberlanjutan peradaban Arab hingga masa kini.
Realitas kemakmuran dan keamanan yang dirasakan masyarakat Arab modern tidak
hanya dipahami sebagai fenomena ekonomi dan politik kontemporer, melainkan juga
sebagai manifestasi dari kontinuitas sejarah religius yang panjang dan bermakna.

Menjelang kelahiran Islam, peradaban dunia berada dalam kondisi yang sarat
penyimpangan dari nilai-nilai ketuhanan. Dua kekuatan besar dunia, yakni Romawi
Timur (Bizantium) dan Persia Sassania, mendominasi peta politik global sebagai
adikuasa dengan sistem kekuasaan yang hegemonik dan elitis. Dalam konfigurasi
geopolitik tersebut, Jazirah Arab belum memiliki posisi strategis dalam percaturan
peradaban dunia. Meskipun demikian, wilayah Arab justru menjadi ruang historis yang
kelak melahirkan transformasi besar dalam sejarah umat manusia melalui risalah Islam.

Kondisi masyarakat Arab pada masa pra-Islam seringkali diidentikkan dengan
istilah Jahiliah, yang secara substantif tidak semata-mata bermakna keterbelakangan
intelektual, melainkan lebih menekankan pada krisis moral, teologis, dan kemanusiaan.
Struktur sosial masyarakat Arab ditandai oleh fanatisme kesukuan (‘asabiyyah), konflik
antarkabilah, serta absennya sistem keadilan sosial yang menjamin hak-hak kelompok
lemah. Perempuan, anak-anak, dan kaum miskin berada dalam posisi yang sangat rentan,
sementara kekuasaan dan kekayaan menjadi instrumen dominasi kelompok kuat atas
kelompok lemah.

Di sisi lain, perlu dicatat bahwa masyarakat Arab pra-Islam tidak sepenuhnya
tertinggal dalam aspek budaya material. Aktivitas perdagangan lintas wilayah,
penguasaan sastra lisan yang tinggi, serta sistem kabilah yang terorganisir menunjukkan
adanya capaian peradaban yang relatif maju sesuai dengan konteks zamannya. Oleh
karena itu, istilah Jahiliah lebih tepat dipahami sebagai kondisi degradasi moral dan
penyimpangan akidah, bukan ketiadaan peradaban secara total. Pemahaman ini penting
agar analisis sejarah Islam tidak terjebak pada simplifikasi dan generalisasi yang
ahistoris.

Dalam konteks peradaban dunia yang mengalami krisis moral dan spiritual
tersebut, Nabi Muhammad SAW diutus sebagai pembawa risalah Islam yang mengusung
nilai-nilai tauhid, keadilan, kesetaraan, dan kemanusiaan. Ajaran Islam yang dibawa Nabi
Muhammad tidak hanya bersifat teologis-normatif, tetapi juga memiliki dimensi
transformatif yang nyata dalam membangun tatanan sosial, ekonomi, politik, dan budaya

Page 165



masyarakat Arab. Islam hadir sebagai kekuatan pembebas yang merekonstruksi relasi
sosial, menghapus praktik diskriminatif, serta menegakkan prinsip moral universal
sebagai dasar peradaban.

Memahami sejarah awal Islam dengan demikian tidak cukup hanya dengan
mencatat kronologi peristiwa atau tokoh-tokoh besar semata. Sejarah harus dipahami
sebagai sumber refleksi dan pembelajaran bagi kehidupan umat manusia. Ungkapan
“belajarlah dari sejarah” menemukan relevansinya dalam konteks ini, sebagaimana
pesan monumental Presiden pertama Republik Indonesia, Soekarno, melalui semboyan
“Jas Merah” (Jangan Sekali-kali Melupakan Sejarah). Sejarah Islam awal menyimpan nilai-
nilai dinamis yang dapat melahirkan inspirasi dan paradigma baru dalam menghadapi
tantangan kehidupan modern.

Berangkat dari kesadaran akan pentingnya pemahaman historis yang
komprehensif dan kontekstual, artikel ini berupaya mengkaji secara mendalam
transformasi pemikiran Islam dari masa pra-Islam hingga awal kenabian Nabi
Muhammad SAW. Fokus kajian diarahkan pada analisis kondisi sosial, ekonomi, budaya,
dan moral masyarakat Arab sebelum Islam, serta pengaruh pemikiran dan ajaran Nabi
Muhammad dalam membentuk perubahan fundamental pada masa awal Islam. Dengan
pendekatan historis-analitis, diharapkan kajian ini dapat memberikan kontribusi
akademik dalam memperkaya pemahaman tentang dinamika pemikiran Islam klasik
sebagai fondasi peradaban Islam yang berkelanjutan..

LANDASAN TEORI

Kajian tentang transformasi pemikiran Islam tidak dapat dilepaskan dari pemahaman
konseptual mengenai sejarah sebagai proses dialektis antara gagasan, struktur sosial,
dan realitas material. Dalam perspektif ilmu sejarah dan sosiologi agama, agama tidak
hanya dipahami sebagai sistem keyakinan, tetapi juga sebagai kekuatan sosial yang
mampu membentuk dan mengubah tatanan masyarakat. Islam, sejak fase awal
kemunculannya, hadir bukan semata sebagai ajaran ritual, melainkan sebagai paradigma
peradaban yang menyentuh seluruh dimensi kehidupan manusia, termasuk sosial,
ekonomi, budaya, dan moral.

Konsep masyarakat pra-Islam atau yang sering disebut dengan istilah Jahiliah
merupakan salah satu landasan teoritis penting dalam memahami konteks lahirnya
[slam. Istilah Jahiliah secara etimologis berasal dari kata jahala yang berarti
ketidaktahuan, namun dalam kajian ilmiah modern istilah ini tidak dipahami sebagai
ketiadaan intelektualitas, melainkan sebagai kondisi sosial dan moral yang ditandai oleh
penyimpangan akidah, ketidakadilan sosial, dan degradasi nilai kemanusiaan.
Masyarakat Arab pra-Islam memiliki struktur sosial berbasis kabilah yang kuat, dengan
loyalitas kesukuan (‘asabiyyah) sebagai pengikat utama relasi sosial, yang seringkali
melahirkan konflik berkepanjangan antarkelompok.

Page 166



Dalam perspektif ekonomi, masyarakat Arab pra-Islam telah mengenal aktivitas
perdagangan yang relatif maju, terutama di kota-kota strategis seperti Mekah yang
menjadi jalur perdagangan internasional. Namun, sistem ekonomi yang berkembang
cenderung eksploitatif, ditandai oleh praktik riba, ketimpangan distribusi kekayaan, dan
absennya mekanisme perlindungan sosial bagi kelompok rentan. Teori keadilan sosial
dalam Islam kemudian hadir sebagai kritik fundamental terhadap struktur ekonomi
semacam ini, dengan menekankan prinsip keseimbangan (tawazun), keadilan (‘adl), dan
solidaritas sosial (ta‘awun).

Aspek budaya dan moral masyarakat Arab pra-Islam juga menjadi fokus penting dalam
kajian teori ini. Budaya patriarkal yang mengakar kuat menempatkan perempuan dan
anak-anak dalam posisi subordinat, bahkan praktik penguburan bayi perempuan hidup-
hidup menjadi simbol ekstrem dari krisis moral saat itu. Meskipun demikian, masyarakat
Arab memiliki tradisi sastra lisan yang tinggi, terutama dalam bentuk syair dan pidato,
yang menunjukkan bahwa krisis Jahiliah tidak mencakup seluruh aspek budaya,
melainkan lebih terfokus pada dimensi etika dan teologi. Hal ini menguatkan pandangan
bahwa Islam hadir bukan untuk menghapus seluruh tradisi Arab, melainkan untuk
merekonstruksi dan memurnikan nilai-nilai yang menyimpang.

Pemikiran Islam pada masa awal kenabian Nabi Muhammad SAW dapat dipahami
sebagai respons profetik terhadap realitas sosial yang timpang. Konsep tauhid menjadi
inti pemikiran Islam yang tidak hanya berdimensi teologis, tetapi juga memiliki implikasi
sosial dan politik yang luas. Tauhid membebaskan manusia dari segala bentuk
penghambaan selain kepada Allah, termasuk penghambaan terhadap struktur sosial yang
menindas, kekuasaan yang absolut, dan nilai-nilai materialistik. Dengan demikian, tauhid
berfungsi sebagai fondasi ideologis bagi transformasi sosial yang radikal namun
bertahap.

Teori perubahan sosial dalam Islam menunjukkan bahwa transformasi yang dibawa Nabi
Muhammad SAW dilakukan melalui pendekatan gradual dan kontekstual. Pada fase
Mekah, penekanan ajaran Islam lebih banyak diarahkan pada pembentukan kesadaran
moral, spiritual, dan intelektual individu. Sementara itu, pada fase Madinah, Islam mulai
membangun struktur sosial dan politik yang lebih sistematis, termasuk pembentukan
masyarakat madani yang berbasis pada prinsip keadilan, persaudaraan, dan supremasi
hukum. Pendekatan ini menunjukkan bahwa pemikiran Islam klasik memiliki strategi
perubahan sosial yang berorientasi pada pembinaan nilai sebelum institusionalisasi
sistem.

Dalam kajian pemikiran Islam, Nabi Muhammad SAW tidak hanya dipahami sebagai nabi
dan rasul, tetapi juga sebagai pemikir, reformator sosial, dan pemimpin peradaban.
Ajaran-ajarannya merefleksikan integrasi antara wahyu dan realitas sosial, sehingga
[slam mampu beradaptasi dengan konteks tanpa kehilangan substansi normatifnya.
Konsep ini menjadi dasar bagi berkembangnya pemikiran Islam klasik yang kemudian

Page 167



diwarisi dan dikembangkan oleh generasi setelahnya dalam berbagai disiplin keilmuan,
seperti fikih, teologi, dan etika sosial.

Dengan demikian, kajian teori dalam penelitian ini menempatkan transformasi
pemikiran Islam sebagai proses historis yang komprehensif, yang mencakup perubahan
paradigma berpikir, struktur sosial, dan nilai-nilai moral masyarakat Arab. Kerangka
teoritis ini menjadi pijakan analitis untuk memahami bagaimana Islam, sejak masa awal
kemunculannya, telah memainkan peran strategis dalam membentuk peradaban yang
berorientasi pada kemanusiaan, keadilan, dan keseimbangan hidup.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian penelitian
berupa gagasan, konsep, dan realitas historis yang terekam dalam sumber-sumber
tertulis, baik klasik maupun kontemporer. Melalui penelitian kepustakaan, penulis
berupaya menelusuri, memahami, dan menganalisis transformasi pemikiran Islam dari
masa pra-Islam hingga awal kenabian Nabi Muhammad SAW secara mendalam dan
komprehensif.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan historis-analitis.
Pendekatan historis digunakan untuk merekonstruksi kondisi sosial, ekonomi, budaya,
dan moral masyarakat Arab pada masa pra-Islam serta fase awal Islam secara kronologis
dan kontekstual. Sementara itu, pendekatan analitis diterapkan untuk menafsirkan
makna dan implikasi pemikiran serta ajaran Nabi Muhammad SAW dalam proses
perubahan sosial yang terjadi. Dengan pendekatan ini, sejarah tidak hanya dipahami
sebagai rangkaian peristiwa, tetapi juga sebagai proses transformasi pemikiran dan nilai.

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber primer meliputi Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad SAW yang
relevan dengan pembahasan sosial, ekonomi, budaya, dan moral masyarakat Arab, serta
karya-karya klasik sejarah Islam seperti Sirah Nabawiyah dan kitab-kitab tarikh. Adapun
sumber sekunder mencakup buku-buku ilmiah, artikel jurnal, dan hasil penelitian
terdahulu yang membahas sejarah Arab pra-Islam, pemikiran Islam klasik, serta teori
perubahan sosial dalam Islam. Pemilahan sumber ini bertujuan untuk menjaga validitas
dan kedalaman analisis.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan studi literatur, yakni
dengan menelaah, mengkaji, dan mengklasifikasikan data dari berbagai sumber tertulis
yang relevan dengan fokus penelitian. Data yang telah terkumpul kemudian diseleksi
berdasarkan relevansi, kredibilitas sumber, dan kesesuaian dengan rumusan masalah.
Proses ini memungkinkan peneliti memperoleh gambaran yang utuh dan terstruktur
mengenai kondisi masyarakat Arab pra-Islam serta dinamika pemikiran Islam pada masa
awal kenabian.

Page 168



Analisis data dalam penelitian ini dilakukan menggunakan analisis deskriptif-
interpretatif. Data yang diperoleh dideskripsikan secara sistematis untuk
menggambarkan realitas sosial, ekonomi, budaya, dan moral masyarakat Arab pada masa
pra-Islam. Selanjutnya, peneliti melakukan interpretasi terhadap data tersebut dengan
menggunakan kerangka teoritis pemikiran Islam dan teori perubahan sosial, guna
memahami bagaimana ajaran Nabi Muhammad SAW berperan sebagai kekuatan
transformasi. Analisis ini dilakukan secara induktif, yaitu menarik kesimpulan umum
berdasarkan temuan-temuan khusus dari sumber-sumber yang dikaji.

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber, yaitu
dengan membandingkan berbagai sumber primer dan sekunder yang membahas topik
serupa. Selain itu, peneliti juga melakukan kritik sumber secara internal dan eksternal
guna menilai otoritas, objektivitas, serta konteks historis dari setiap sumber yang
digunakan. Langkah ini penting untuk menghindari bias historis dan interpretasi yang
tidak berdasar.

Dengan metodologi tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan
pemahaman yang mendalam dan argumentatif mengenai transformasi pemikiran Islam
dari masa pra-Islam hingga awal kenabian, serta memberikan kontribusi akademik
dalam pengembangan studi sejarah dan pemikiran Islam.

PEMBAHASAN

Kondisi masyarakat Arab sebelum datangnya Islam, yang dikenal dengan istilah Jahiliah,
menunjukkan struktur sosial yang sangat dipengaruhi oleh sistem kesukuan. Setiap
kabilah berdiri secara mandiri dan menjadikan loyalitas terhadap suku sebagai identitas
utama individu. Solidaritas internal dalam kabilah memang kuat, namun hubungan
antarkabilah cenderung rapuh dan sarat konflik. Peperangan sering terjadi hanya karena
persoalan sepele dan diwariskan lintas generasi, sehingga menciptakan ketidakstabilan
sosial dan politik yang berkepanjangan di Jazirah Arab. Dalam kondisi seperti ini, tidak
terdapat otoritas pemersatu yang mampu menciptakan tatanan sosial yang adil dan
stabil.

Dalam struktur sosial jahiliah, perempuan berada pada posisi yang sangat terpinggirkan.
Mereka tidak memiliki hak waris, tidak memiliki kedudukan sosial yang setara, bahkan
sering diperlakukan sebagai barang milik yang dapat diwariskan atau diperjualbelikan.
Praktik penguburan bayi perempuan hidup-hidup mencerminkan krisis moral yang
mendalam dan menunjukkan betapa rendahnya penghargaan terhadap nilai
kemanusiaan. Selain itu, praktik perbudakan menjadi fenomena umum, di mana para
budak diperlakukan tanpa hak dan sepenuhnya berada di bawah kekuasaan majikan.
Kesenjangan sosial antara kelompok kaya dan miskin semakin mempertegas karakter
masyarakat jahiliah yang eksploitatif dan tidak berkeadilan.

Page 169



Budaya konsumsi khamr dan perjudian juga menjadi bagian integral dari kehidupan
masyarakat Arab pra-Islam. Aktivitas ini dianggap sebagai simbol prestise dan hiburan,
namun pada kenyataannya justru melahirkan berbagai persoalan sosial seperti
kemiskinan, konflik, dan kerusakan tatanan keluarga. Hal ini menunjukkan bahwa
masyarakat Arab pra-Islam mengalami kemajuan dalam aspek budaya material, tetapi
mengalami kemunduran serius dalam aspek moral dan etika sosial.

Dari sisi keagamaan, masyarakat Arab pra-Islam hidup dalam pluralitas sistem
kepercayaan. Sebagaimana dikemukakan oleh W. Montgomery Watt, terdapat berbagai
bentuk kepercayaan seperti fatalisme, paganisme, pengakuan terhadap Allah, serta
monoteisme terbatas. Meskipun konsep ketuhanan telah dikenal, praktik penyekutuan
Tuhan melalui penyembahan berhala masih mendominasi. Agama pada masa itu lebih
berfungsi sebagai tradisi dan identitas kabilah, bukan sebagai pedoman moral yang
mengatur kehidupan sosial. Kondisi ini menunjukkan adanya krisis teologis yang
berdampak langsung pada lemahnya kesadaran etika dan keadilan sosial.

Secara politik, Jazirah Arab pra-Islam tidak mengenal konsep negara atau pemerintahan
terpusat. Faktor geografis berupa wilayah yang luas dan gersang, sulitnya akses
transportasi, serta kuatnya karakter suku Badui menjadi penghambat utama
terbentuknya tatanan politik yang mapan. Loyalitas politik masyarakat hanya tertuju
pada kabilah masing-masing, sehingga mereka cenderung menolak kekuasaan di luar
struktur suku. Di tingkat regional, Jazirah Arab berada di bawah pengaruh dua kekuatan
besar dunia, yaitu Kekaisaran Bizantium dan Persia, serta Dinasti Himyar di wilayah
selatan. Interaksi dengan kekuatan-kekuatan ini turut memengaruhi dinamika politik
dan keagamaan Arab, namun tidak mampu menciptakan stabilitas internal.

Dalam bidang ekonomi, masyarakat Arab pra-Islam menunjukkan dinamika yang cukup
maju, terutama dalam aktivitas perdagangan. Kota Mekah berkembang sebagai pusat
perdagangan dan keagamaan karena posisinya yang strategis serta keberadaan Ka'bah
yang menarik para peziarah. Pedagang Arab telah menjalin hubungan dagang dengan
wilayah Afrika, Persia, dan India, dengan komoditas ekspor dan impor yang beragam.
Meskipun demikian, kemajuan ekonomi ini tidak disertai dengan sistem distribusi
kekayaan yang adil. Kekayaan terkonsentrasi pada elite Quraisy, sementara kelompok
lemah seperti budak dan fakir miskin terpinggirkan, sehingga memperkuat ketimpangan
sosial.

Dalam konteks sosial, ekonomi, politik, dan keagamaan yang sarat ketimpangan inilah
Nabi Muhammad SAW diutus untuk membawa risalah Islam. Pemikiran Islam pada masa
Nabi terbentuk melalui dua sumber utama, yaitu wahyu Ilahi yang diturunkan secara
bertahap dan keteladanan Nabi dalam menerapkan ajaran tersebut dalam kehidupan
nyata. Wahyu Al-Qur’an tidak diturunkan sekaligus, melainkan secara gradual agar umat
mampu memahami dan menginternalisasi nilai-nilai Islam secara mendalam serta
menyesuaikan diri dengan perubahan sosial yang dituntut.

Page 170



Pada periode Mekah, fokus utama pemikiran Islam adalah pembentukan akidah dan
moral. Meskipun masyarakat Arab memiliki kecerdasan intelektual yang tinggi,
sebagaimana terlihat dalam penguasaan sastra, astronomi, dan pengetahuan tradisional,
potensi tersebut belum diarahkan pada pembentukan akhlak yang mulia. Oleh karena itu,
[slam hadir untuk mereorientasi potensi intelektual tersebut menuju kesadaran tauhid
dan tanggung jawab moral. Dakwah Nabi pada fase ini dilakukan secara bertahap, dimulai
secara sembunyi-sembunyi, kemudian terang-terangan, hingga meluas ke luar Mekah,
dengan tujuan membangun fondasi keimanan yang kokoh.

Dalam bidang ekonomi dan sosial pada periode Mekah, Islam mulai menanamkan prinsip
persamaan derajat manusia, keadilan, dan solidaritas sosial. Perbedaan kelas antara elite
Quraisy dan kelompok lemah seperti budak menjadi tantangan besar, yang dijawab Islam
melalui penegasan bahwa kemuliaan manusia tidak ditentukan oleh status sosial,
melainkan oleh ketakwaan. Fase Mekah dengan demikian dapat dipahami sebagai fase
revolusi akidah yang mempersiapkan umat untuk menerima hukum dan tatanan sosial
yang lebih kompleks.

Hijrah ke Madinah menandai fase baru dalam transformasi pemikiran Islam, dari
pembinaan individu menuju pembentukan masyarakat dan negara. Di Madinah, Nabi
Muhammad SAW membangun masjid sebagai pusat ibadah, pendidikan, dan aktivitas
sosial. Masjid Nabawi berfungsi sebagai institusi pendidikan yang membentuk kesadaran
keilmuan, spiritual, dan sosial umat Islam. Dalam bidang ekonomi, Islam
mengembangkan sistem ekonomi berbasis pertanian dan perdagangan yang berkeadilan,
dengan kurma sebagai komoditas utama yang menopang kehidupan masyarakat.

Dalam bidang politik, Pilagam Madinah menjadi tonggak penting dalam sejarah pemikiran
[slam, karena mengatur hubungan antar kelompok dalam masyarakat majemuk dan
menegaskan prinsip keadilan, persaudaraan, serta kebebasan beragama. Pada fase
Madinah pula, hukum Islam mulai disyariatkan secara komprehensif, mencakup aspek
ibadah, muamalah, hukum keluarga, pidana, dan hubungan antarumat beragama. Dengan
demikian, pemikiran Islam mencapai bentuknya yang utuh sebagai sistem kehidupan
yang mengintegrasikan akidah, syariah, dan akhlak dalam satu kesatuan peradaban..

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa masyarakat
Arab pra-Islam berada dalam kondisi sosial, ekonomi, budaya, dan moral yang sarat
ketimpangan, meskipun tidak sepenuhnya tertinggal dalam aspek peradaban material.
Fanatisme kesukuan, ketidakadilan sosial, eksploitasi ekonomi, serta penyimpangan
akidah menjadi ciri utama yang melatarbelakangi lahirnya Islam sebagai respons profetik
terhadap krisis kemanusiaan tersebut. Ajaran Islam yang dibawa Nabi Muhammad SAW
menghadirkan transformasi pemikiran yang bersifat menyeluruh, dengan tauhid sebagai
fondasi ideologis yang membebaskan manusia dari segala bentuk penindasan struktural
dan spiritual. Transformasi pemikiran Islam pada masa awal kenabian berlangsung
secara gradual dan kontekstual. Pada fase Mekah, Islam menitikberatkan pada

Page 171



pembentukan kesadaran akidah dan moral individu, sementara pada fase Madinah Islam
berkembang menjadi sistem sosial, politik, dan hukum yang terintegrasi. Dengan
demikian, pemikiran Islam tidak hanya mereformasi keyakinan keagamaan, tetapi juga
merekonstruksi tatanan sosial dan nilai-nilai kemanusiaan. Transformasi ini menjadi
fondasi penting bagi lahirnya peradaban Islam yang berorientasi pada keadilan,
keseimbangan, dan kemaslahatan universal.

REFERENSI;
Al-Qur’an. (n.d.). Al-Qur’an (Surah Ibrahim, 35).

Al-Mubarakfuri, S. (2003). Ar-Raheeq Al-Makhtum (The Sealed Nectar). Riyadh:
Darussalam.

Ali, A.Y.(2006). The Holy Qur’an: Text, Translation and Commentary. Brentwood: Amana
Publications.

Ibn Hisham. (2000). Sirah Nabawiyah (A. Guillaume, Trans.). Lahore: Sh. Muhammad
Ashraf. (Original work published 8th century)

Ibn Ishaq. (1955). Sirah Rasul Allah (A. Guillaume, Trans.). Oxford: Oxford University
Press.

Watt, W. M. (1974). Muhammad at Mecca. Oxford: Clarendon Press.

Watt, W. M. (1961). Muhammad at Medina. Oxford: Clarendon Press.

Esposito, J. L. (2003). The Oxford History of Islam. Oxford: Oxford University Press.
Hourani, A. (1991). A History of the Arab Peoples. London: Faber and Faber.

Lapidus, I. M. (2014). A History of Islamic Societies (3rd ed.). Cambridge: Cambridge
University Press.

Nasr, S. H., Dagli, C. K., Dakake, M. M., Lumbard, J. E. B., & Rustom, M. (Eds.). (2015). The
Study Quran: A New Translation and Commentary. New York: HarperOne.

Saeed, A. (2006). Islamic Thought: An Introduction. London: Routledge.

Page 172



