
JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora 
Volume 11, Issue 2, Oktober 2025 

p-ISSN: 2476-8855  
e-ISSN: 2808-2850 

DOI: https://doi.org/10.58553/jalhu.  
 

 

 Page 164 
 

Transformasi Pemikiran Islam dari Masa Pra-Islam hingga Awal 
Kenabian: Analisis Sosial, Ekonomi, Budaya, dan Moral Masyarakat 

Arab 
 

 

Sarto Mariduk Panjaitan1, Samin Batubara2, M. Windi3, A. Bastari4, Suandi Permanata5, Deliyus Eka 
Saputra6, Yudha Bhara Anoraga7, Meiltra Eka8, Maharani Hijriyati Putri9 

1-9, UIN Sulthan Thaha Saifuddid Jambi 
Sartomariduk@gmail.com 

 

Corresponding Author: Author1 

Abstrak indonesia  
Artikel ini mengkaji transformasi pemikiran Islam dari masa pra-Islam hingga awal 
kenabian Nabi Muhammad SAW dengan menitikberatkan pada analisis kondisi sosial, 
ekonomi, budaya, dan moral masyarakat Arab. Latar belakang penelitian ini berangkat 
dari realitas masyarakat Arab pra-Islam yang mengalami krisis akidah, ketimpangan 
sosial, eksploitasi ekonomi, serta degradasi nilai kemanusiaan, meskipun memiliki 
capaian tertentu dalam aspek budaya dan perdagangan. Penelitian ini bertujuan untuk 
memahami bagaimana ajaran Islam hadir sebagai kekuatan transformatif dalam 
merespons realitas tersebut. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis 
studi kepustakaan dengan pendekatan historis-analitis terhadap sumber-sumber primer 
dan sekunder yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Islam pada 
masa awal kenabian tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga mengandung dimensi sosial, 
ekonomi, dan moral yang mampu merekonstruksi struktur masyarakat Arab secara 
gradual dan kontekstual. Islam menegaskan prinsip tauhid sebagai fondasi perubahan, 
yang kemudian melahirkan nilai keadilan, kesetaraan, dan solidaritas sosial. Kesimpulan 
penelitian ini menegaskan bahwa transformasi pemikiran Islam merupakan proses 
historis yang komprehensif dan berkelanjutan, yang menjadi dasar pembentukan 
peradaban Islam yang berorientasi pada kemanusiaan dan keadilan universal.  
Kata Kunci: Pemikiran Islam, Masyarakat Arab, Jahiliah, Transformasi Sosial. 
 

Abstract English  
This article examines the transformation of Islamic thought from the pre-Islamic period 
to the early prophethood of Prophet Muhammad (peace be upon him), focusing on the 
social, economic, cultural, and moral conditions of Arab society. The study is grounded in 
the reality that pre-Islamic Arab society experienced theological deviation, social 
inequality, economic exploitation, and moral degradation, despite notable achievements 
in trade and cultural traditions. This research aims to analyze how Islamic teachings 
emerged as a transformative force responding to these conditions. The study employs a 
qualitative library research method with a historical-analytical approach, drawing upon 
relevant primary and secondary sources. The findings reveal that early Islamic thought 
was not limited to theological doctrines but encompassed comprehensive social, 
economic, and moral dimensions that gradually and contextually reshaped Arab society. 
The concept of monotheism (tawḥīd) functioned as the ideological foundation for social 
transformation, promoting justice, equality, and social solidarity. This study concludes 
that the transformation of Islamic thought represents a comprehensive historical process 
that laid the foundation for an Islamic civilization oriented toward human dignity and 
universal justice. 

https://doi.org/10.58553/jalhu


 Page 165 
 
 

Keywords: Islamic Thought, Arab Society, Pre-Islamic Era, Social Transformation. 
 

 

PENDAHULUAN  

Sejarah peradaban Arab tidak dapat dilepaskan dari jejak kenabian Nabi Ibrahim 

AS, Nabi Ismail AS, dan Siti Hajar yang menempati wilayah Hijaz sebagai ruang awal 

terbentuknya komunitas Arab. Doa Nabi Ibrahim agar negeri Mekah menjadi negeri yang 

aman dan makmur sebagaimana termaktub dalam Surah Ibrahim ayat 35 menjadi 

fondasi spiritual sekaligus historis bagi keberlanjutan peradaban Arab hingga masa kini. 

Realitas kemakmuran dan keamanan yang dirasakan masyarakat Arab modern tidak 

hanya dipahami sebagai fenomena ekonomi dan politik kontemporer, melainkan juga 

sebagai manifestasi dari kontinuitas sejarah religius yang panjang dan bermakna. 

 

Menjelang kelahiran Islam, peradaban dunia berada dalam kondisi yang sarat 

penyimpangan dari nilai-nilai ketuhanan. Dua kekuatan besar dunia, yakni Romawi 

Timur (Bizantium) dan Persia Sassania, mendominasi peta politik global sebagai 

adikuasa dengan sistem kekuasaan yang hegemonik dan elitis. Dalam konfigurasi 

geopolitik tersebut, Jazirah Arab belum memiliki posisi strategis dalam percaturan 

peradaban dunia. Meskipun demikian, wilayah Arab justru menjadi ruang historis yang 

kelak melahirkan transformasi besar dalam sejarah umat manusia melalui risalah Islam. 

 

Kondisi masyarakat Arab pada masa pra-Islam seringkali diidentikkan dengan 

istilah Jahiliah, yang secara substantif tidak semata-mata bermakna keterbelakangan 

intelektual, melainkan lebih menekankan pada krisis moral, teologis, dan kemanusiaan. 

Struktur sosial masyarakat Arab ditandai oleh fanatisme kesukuan (ʿaṣabiyyah), konflik 

antarkabilah, serta absennya sistem keadilan sosial yang menjamin hak-hak kelompok 

lemah. Perempuan, anak-anak, dan kaum miskin berada dalam posisi yang sangat rentan, 

sementara kekuasaan dan kekayaan menjadi instrumen dominasi kelompok kuat atas 

kelompok lemah. 

 

Di sisi lain, perlu dicatat bahwa masyarakat Arab pra-Islam tidak sepenuhnya 

tertinggal dalam aspek budaya material. Aktivitas perdagangan lintas wilayah, 

penguasaan sastra lisan yang tinggi, serta sistem kabilah yang terorganisir menunjukkan 

adanya capaian peradaban yang relatif maju sesuai dengan konteks zamannya. Oleh 

karena itu, istilah Jahiliah lebih tepat dipahami sebagai kondisi degradasi moral dan 

penyimpangan akidah, bukan ketiadaan peradaban secara total. Pemahaman ini penting 

agar analisis sejarah Islam tidak terjebak pada simplifikasi dan generalisasi yang 

ahistoris. 

Dalam konteks peradaban dunia yang mengalami krisis moral dan spiritual 

tersebut, Nabi Muhammad SAW diutus sebagai pembawa risalah Islam yang mengusung 

nilai-nilai tauhid, keadilan, kesetaraan, dan kemanusiaan. Ajaran Islam yang dibawa Nabi 

Muhammad tidak hanya bersifat teologis-normatif, tetapi juga memiliki dimensi 

transformatif yang nyata dalam membangun tatanan sosial, ekonomi, politik, dan budaya 



 Page 166 
 
 

masyarakat Arab. Islam hadir sebagai kekuatan pembebas yang merekonstruksi relasi 

sosial, menghapus praktik diskriminatif, serta menegakkan prinsip moral universal 

sebagai dasar peradaban. 

Memahami sejarah awal Islam dengan demikian tidak cukup hanya dengan 

mencatat kronologi peristiwa atau tokoh-tokoh besar semata. Sejarah harus dipahami 

sebagai sumber refleksi dan pembelajaran bagi kehidupan umat manusia. Ungkapan 

“belajarlah dari sejarah” menemukan relevansinya dalam konteks ini, sebagaimana 

pesan monumental Presiden pertama Republik Indonesia, Soekarno, melalui semboyan 

“Jas Merah” (Jangan Sekali-kali Melupakan Sejarah). Sejarah Islam awal menyimpan nilai-

nilai dinamis yang dapat melahirkan inspirasi dan paradigma baru dalam menghadapi 

tantangan kehidupan modern. 

Berangkat dari kesadaran akan pentingnya pemahaman historis yang 

komprehensif dan kontekstual, artikel ini berupaya mengkaji secara mendalam 

transformasi pemikiran Islam dari masa pra-Islam hingga awal kenabian Nabi 

Muhammad SAW. Fokus kajian diarahkan pada analisis kondisi sosial, ekonomi, budaya, 

dan moral masyarakat Arab sebelum Islam, serta pengaruh pemikiran dan ajaran Nabi 

Muhammad dalam membentuk perubahan fundamental pada masa awal Islam. Dengan 

pendekatan historis-analitis, diharapkan kajian ini dapat memberikan kontribusi 

akademik dalam memperkaya pemahaman tentang dinamika pemikiran Islam klasik 

sebagai fondasi peradaban Islam yang berkelanjutan.. 

LANDASAN TEORI 

  

Kajian tentang transformasi pemikiran Islam tidak dapat dilepaskan dari pemahaman 

konseptual mengenai sejarah sebagai proses dialektis antara gagasan, struktur sosial, 

dan realitas material. Dalam perspektif ilmu sejarah dan sosiologi agama, agama tidak 

hanya dipahami sebagai sistem keyakinan, tetapi juga sebagai kekuatan sosial yang 

mampu membentuk dan mengubah tatanan masyarakat. Islam, sejak fase awal 

kemunculannya, hadir bukan semata sebagai ajaran ritual, melainkan sebagai paradigma 

peradaban yang menyentuh seluruh dimensi kehidupan manusia, termasuk sosial, 

ekonomi, budaya, dan moral. 

 

Konsep masyarakat pra-Islam atau yang sering disebut dengan istilah Jahiliah 

merupakan salah satu landasan teoritis penting dalam memahami konteks lahirnya 

Islam. Istilah Jahiliah secara etimologis berasal dari kata jahala yang berarti 

ketidaktahuan, namun dalam kajian ilmiah modern istilah ini tidak dipahami sebagai 

ketiadaan intelektualitas, melainkan sebagai kondisi sosial dan moral yang ditandai oleh 

penyimpangan akidah, ketidakadilan sosial, dan degradasi nilai kemanusiaan. 

Masyarakat Arab pra-Islam memiliki struktur sosial berbasis kabilah yang kuat, dengan 

loyalitas kesukuan (ʿaṣabiyyah) sebagai pengikat utama relasi sosial, yang seringkali 

melahirkan konflik berkepanjangan antarkelompok. 

 



 Page 167 
 
 

Dalam perspektif ekonomi, masyarakat Arab pra-Islam telah mengenal aktivitas 

perdagangan yang relatif maju, terutama di kota-kota strategis seperti Mekah yang 

menjadi jalur perdagangan internasional. Namun, sistem ekonomi yang berkembang 

cenderung eksploitatif, ditandai oleh praktik riba, ketimpangan distribusi kekayaan, dan 

absennya mekanisme perlindungan sosial bagi kelompok rentan. Teori keadilan sosial 

dalam Islam kemudian hadir sebagai kritik fundamental terhadap struktur ekonomi 

semacam ini, dengan menekankan prinsip keseimbangan (tawāzun), keadilan (ʿadl), dan 

solidaritas sosial (taʿāwun). 

 

Aspek budaya dan moral masyarakat Arab pra-Islam juga menjadi fokus penting dalam 

kajian teori ini. Budaya patriarkal yang mengakar kuat menempatkan perempuan dan 

anak-anak dalam posisi subordinat, bahkan praktik penguburan bayi perempuan hidup-

hidup menjadi simbol ekstrem dari krisis moral saat itu. Meskipun demikian, masyarakat 

Arab memiliki tradisi sastra lisan yang tinggi, terutama dalam bentuk syair dan pidato, 

yang menunjukkan bahwa krisis Jahiliah tidak mencakup seluruh aspek budaya, 

melainkan lebih terfokus pada dimensi etika dan teologi. Hal ini menguatkan pandangan 

bahwa Islam hadir bukan untuk menghapus seluruh tradisi Arab, melainkan untuk 

merekonstruksi dan memurnikan nilai-nilai yang menyimpang. 

 

Pemikiran Islam pada masa awal kenabian Nabi Muhammad SAW dapat dipahami 

sebagai respons profetik terhadap realitas sosial yang timpang. Konsep tauhid menjadi 

inti pemikiran Islam yang tidak hanya berdimensi teologis, tetapi juga memiliki implikasi 

sosial dan politik yang luas. Tauhid membebaskan manusia dari segala bentuk 

penghambaan selain kepada Allah, termasuk penghambaan terhadap struktur sosial yang 

menindas, kekuasaan yang absolut, dan nilai-nilai materialistik. Dengan demikian, tauhid 

berfungsi sebagai fondasi ideologis bagi transformasi sosial yang radikal namun 

bertahap. 

 

Teori perubahan sosial dalam Islam menunjukkan bahwa transformasi yang dibawa Nabi 

Muhammad SAW dilakukan melalui pendekatan gradual dan kontekstual. Pada fase 

Mekah, penekanan ajaran Islam lebih banyak diarahkan pada pembentukan kesadaran 

moral, spiritual, dan intelektual individu. Sementara itu, pada fase Madinah, Islam mulai 

membangun struktur sosial dan politik yang lebih sistematis, termasuk pembentukan 

masyarakat madani yang berbasis pada prinsip keadilan, persaudaraan, dan supremasi 

hukum. Pendekatan ini menunjukkan bahwa pemikiran Islam klasik memiliki strategi 

perubahan sosial yang berorientasi pada pembinaan nilai sebelum institusionalisasi 

sistem. 

 

Dalam kajian pemikiran Islam, Nabi Muhammad SAW tidak hanya dipahami sebagai nabi 

dan rasul, tetapi juga sebagai pemikir, reformator sosial, dan pemimpin peradaban. 

Ajaran-ajarannya merefleksikan integrasi antara wahyu dan realitas sosial, sehingga 

Islam mampu beradaptasi dengan konteks tanpa kehilangan substansi normatifnya. 

Konsep ini menjadi dasar bagi berkembangnya pemikiran Islam klasik yang kemudian 



 Page 168 
 
 

diwarisi dan dikembangkan oleh generasi setelahnya dalam berbagai disiplin keilmuan, 

seperti fikih, teologi, dan etika sosial. 

 

Dengan demikian, kajian teori dalam penelitian ini menempatkan transformasi 

pemikiran Islam sebagai proses historis yang komprehensif, yang mencakup perubahan 

paradigma berpikir, struktur sosial, dan nilai-nilai moral masyarakat Arab. Kerangka 

teoritis ini menjadi pijakan analitis untuk memahami bagaimana Islam, sejak masa awal 

kemunculannya, telah memainkan peran strategis dalam membentuk peradaban yang 

berorientasi pada kemanusiaan, keadilan, dan keseimbangan hidup. 

METODOLOGI 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian penelitian 

berupa gagasan, konsep, dan realitas historis yang terekam dalam sumber-sumber 

tertulis, baik klasik maupun kontemporer. Melalui penelitian kepustakaan, penulis 

berupaya menelusuri, memahami, dan menganalisis transformasi pemikiran Islam dari 

masa pra-Islam hingga awal kenabian Nabi Muhammad SAW secara mendalam dan 

komprehensif. 

 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan historis-analitis. 

Pendekatan historis digunakan untuk merekonstruksi kondisi sosial, ekonomi, budaya, 

dan moral masyarakat Arab pada masa pra-Islam serta fase awal Islam secara kronologis 

dan kontekstual. Sementara itu, pendekatan analitis diterapkan untuk menafsirkan 

makna dan implikasi pemikiran serta ajaran Nabi Muhammad SAW dalam proses 

perubahan sosial yang terjadi. Dengan pendekatan ini, sejarah tidak hanya dipahami 

sebagai rangkaian peristiwa, tetapi juga sebagai proses transformasi pemikiran dan nilai. 

 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi sumber primer dan sumber 

sekunder. Sumber primer meliputi Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad SAW yang 

relevan dengan pembahasan sosial, ekonomi, budaya, dan moral masyarakat Arab, serta 

karya-karya klasik sejarah Islam seperti Sirah Nabawiyah dan kitab-kitab tarikh. Adapun 

sumber sekunder mencakup buku-buku ilmiah, artikel jurnal, dan hasil penelitian 

terdahulu yang membahas sejarah Arab pra-Islam, pemikiran Islam klasik, serta teori 

perubahan sosial dalam Islam. Pemilahan sumber ini bertujuan untuk menjaga validitas 

dan kedalaman analisis. 

 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan studi literatur, yakni 

dengan menelaah, mengkaji, dan mengklasifikasikan data dari berbagai sumber tertulis 

yang relevan dengan fokus penelitian. Data yang telah terkumpul kemudian diseleksi 

berdasarkan relevansi, kredibilitas sumber, dan kesesuaian dengan rumusan masalah. 

Proses ini memungkinkan peneliti memperoleh gambaran yang utuh dan terstruktur 

mengenai kondisi masyarakat Arab pra-Islam serta dinamika pemikiran Islam pada masa 

awal kenabian. 



 Page 169 
 
 

 

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan menggunakan analisis deskriptif-

interpretatif. Data yang diperoleh dideskripsikan secara sistematis untuk 

menggambarkan realitas sosial, ekonomi, budaya, dan moral masyarakat Arab pada masa 

pra-Islam. Selanjutnya, peneliti melakukan interpretasi terhadap data tersebut dengan 

menggunakan kerangka teoritis pemikiran Islam dan teori perubahan sosial, guna 

memahami bagaimana ajaran Nabi Muhammad SAW berperan sebagai kekuatan 

transformasi. Analisis ini dilakukan secara induktif, yaitu menarik kesimpulan umum 

berdasarkan temuan-temuan khusus dari sumber-sumber yang dikaji. 

 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber, yaitu 

dengan membandingkan berbagai sumber primer dan sekunder yang membahas topik 

serupa. Selain itu, peneliti juga melakukan kritik sumber secara internal dan eksternal 

guna menilai otoritas, objektivitas, serta konteks historis dari setiap sumber yang 

digunakan. Langkah ini penting untuk menghindari bias historis dan interpretasi yang 

tidak berdasar. 

 

Dengan metodologi tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan 

pemahaman yang mendalam dan argumentatif mengenai transformasi pemikiran Islam 

dari masa pra-Islam hingga awal kenabian, serta memberikan kontribusi akademik 

dalam pengembangan studi sejarah dan pemikiran Islam. 

PEMBAHASAN 

Kondisi masyarakat Arab sebelum datangnya Islam, yang dikenal dengan istilah Jahiliah, 

menunjukkan struktur sosial yang sangat dipengaruhi oleh sistem kesukuan. Setiap 

kabilah berdiri secara mandiri dan menjadikan loyalitas terhadap suku sebagai identitas 

utama individu. Solidaritas internal dalam kabilah memang kuat, namun hubungan 

antarkabilah cenderung rapuh dan sarat konflik. Peperangan sering terjadi hanya karena 

persoalan sepele dan diwariskan lintas generasi, sehingga menciptakan ketidakstabilan 

sosial dan politik yang berkepanjangan di Jazirah Arab. Dalam kondisi seperti ini, tidak 

terdapat otoritas pemersatu yang mampu menciptakan tatanan sosial yang adil dan 

stabil. 

Dalam struktur sosial jahiliah, perempuan berada pada posisi yang sangat terpinggirkan. 

Mereka tidak memiliki hak waris, tidak memiliki kedudukan sosial yang setara, bahkan 

sering diperlakukan sebagai barang milik yang dapat diwariskan atau diperjualbelikan. 

Praktik penguburan bayi perempuan hidup-hidup mencerminkan krisis moral yang 

mendalam dan menunjukkan betapa rendahnya penghargaan terhadap nilai 

kemanusiaan. Selain itu, praktik perbudakan menjadi fenomena umum, di mana para 

budak diperlakukan tanpa hak dan sepenuhnya berada di bawah kekuasaan majikan. 

Kesenjangan sosial antara kelompok kaya dan miskin semakin mempertegas karakter 

masyarakat jahiliah yang eksploitatif dan tidak berkeadilan. 



 Page 170 
 
 

Budaya konsumsi khamr dan perjudian juga menjadi bagian integral dari kehidupan 

masyarakat Arab pra-Islam. Aktivitas ini dianggap sebagai simbol prestise dan hiburan, 

namun pada kenyataannya justru melahirkan berbagai persoalan sosial seperti 

kemiskinan, konflik, dan kerusakan tatanan keluarga. Hal ini menunjukkan bahwa 

masyarakat Arab pra-Islam mengalami kemajuan dalam aspek budaya material, tetapi 

mengalami kemunduran serius dalam aspek moral dan etika sosial. 

Dari sisi keagamaan, masyarakat Arab pra-Islam hidup dalam pluralitas sistem 

kepercayaan. Sebagaimana dikemukakan oleh W. Montgomery Watt, terdapat berbagai 

bentuk kepercayaan seperti fatalisme, paganisme, pengakuan terhadap Allah, serta 

monoteisme terbatas. Meskipun konsep ketuhanan telah dikenal, praktik penyekutuan 

Tuhan melalui penyembahan berhala masih mendominasi. Agama pada masa itu lebih 

berfungsi sebagai tradisi dan identitas kabilah, bukan sebagai pedoman moral yang 

mengatur kehidupan sosial. Kondisi ini menunjukkan adanya krisis teologis yang 

berdampak langsung pada lemahnya kesadaran etika dan keadilan sosial. 

Secara politik, Jazirah Arab pra-Islam tidak mengenal konsep negara atau pemerintahan 

terpusat. Faktor geografis berupa wilayah yang luas dan gersang, sulitnya akses 

transportasi, serta kuatnya karakter suku Badui menjadi penghambat utama 

terbentuknya tatanan politik yang mapan. Loyalitas politik masyarakat hanya tertuju 

pada kabilah masing-masing, sehingga mereka cenderung menolak kekuasaan di luar 

struktur suku. Di tingkat regional, Jazirah Arab berada di bawah pengaruh dua kekuatan 

besar dunia, yaitu Kekaisaran Bizantium dan Persia, serta Dinasti Himyar di wilayah 

selatan. Interaksi dengan kekuatan-kekuatan ini turut memengaruhi dinamika politik 

dan keagamaan Arab, namun tidak mampu menciptakan stabilitas internal. 

Dalam bidang ekonomi, masyarakat Arab pra-Islam menunjukkan dinamika yang cukup 

maju, terutama dalam aktivitas perdagangan. Kota Mekah berkembang sebagai pusat 

perdagangan dan keagamaan karena posisinya yang strategis serta keberadaan Ka’bah 

yang menarik para peziarah. Pedagang Arab telah menjalin hubungan dagang dengan 

wilayah Afrika, Persia, dan India, dengan komoditas ekspor dan impor yang beragam. 

Meskipun demikian, kemajuan ekonomi ini tidak disertai dengan sistem distribusi 

kekayaan yang adil. Kekayaan terkonsentrasi pada elite Quraisy, sementara kelompok 

lemah seperti budak dan fakir miskin terpinggirkan, sehingga memperkuat ketimpangan 

sosial. 

Dalam konteks sosial, ekonomi, politik, dan keagamaan yang sarat ketimpangan inilah 

Nabi Muhammad SAW diutus untuk membawa risalah Islam. Pemikiran Islam pada masa 

Nabi terbentuk melalui dua sumber utama, yaitu wahyu Ilahi yang diturunkan secara 

bertahap dan keteladanan Nabi dalam menerapkan ajaran tersebut dalam kehidupan 

nyata. Wahyu Al-Qur’an tidak diturunkan sekaligus, melainkan secara gradual agar umat 

mampu memahami dan menginternalisasi nilai-nilai Islam secara mendalam serta 

menyesuaikan diri dengan perubahan sosial yang dituntut. 



 Page 171 
 
 

Pada periode Mekah, fokus utama pemikiran Islam adalah pembentukan akidah dan 

moral. Meskipun masyarakat Arab memiliki kecerdasan intelektual yang tinggi, 

sebagaimana terlihat dalam penguasaan sastra, astronomi, dan pengetahuan tradisional, 

potensi tersebut belum diarahkan pada pembentukan akhlak yang mulia. Oleh karena itu, 

Islam hadir untuk mereorientasi potensi intelektual tersebut menuju kesadaran tauhid 

dan tanggung jawab moral. Dakwah Nabi pada fase ini dilakukan secara bertahap, dimulai 

secara sembunyi-sembunyi, kemudian terang-terangan, hingga meluas ke luar Mekah, 

dengan tujuan membangun fondasi keimanan yang kokoh. 

Dalam bidang ekonomi dan sosial pada periode Mekah, Islam mulai menanamkan prinsip 

persamaan derajat manusia, keadilan, dan solidaritas sosial. Perbedaan kelas antara elite 

Quraisy dan kelompok lemah seperti budak menjadi tantangan besar, yang dijawab Islam 

melalui penegasan bahwa kemuliaan manusia tidak ditentukan oleh status sosial, 

melainkan oleh ketakwaan. Fase Mekah dengan demikian dapat dipahami sebagai fase 

revolusi akidah yang mempersiapkan umat untuk menerima hukum dan tatanan sosial 

yang lebih kompleks. 

Hijrah ke Madinah menandai fase baru dalam transformasi pemikiran Islam, dari 

pembinaan individu menuju pembentukan masyarakat dan negara. Di Madinah, Nabi 

Muhammad SAW membangun masjid sebagai pusat ibadah, pendidikan, dan aktivitas 

sosial. Masjid Nabawi berfungsi sebagai institusi pendidikan yang membentuk kesadaran 

keilmuan, spiritual, dan sosial umat Islam. Dalam bidang ekonomi, Islam 

mengembangkan sistem ekonomi berbasis pertanian dan perdagangan yang berkeadilan, 

dengan kurma sebagai komoditas utama yang menopang kehidupan masyarakat. 

Dalam bidang politik, Piagam Madinah menjadi tonggak penting dalam sejarah pemikiran 

Islam, karena mengatur hubungan antar kelompok dalam masyarakat majemuk dan 

menegaskan prinsip keadilan, persaudaraan, serta kebebasan beragama. Pada fase 

Madinah pula, hukum Islam mulai disyariatkan secara komprehensif, mencakup aspek 

ibadah, muamalah, hukum keluarga, pidana, dan hubungan antarumat beragama. Dengan 

demikian, pemikiran Islam mencapai bentuknya yang utuh sebagai sistem kehidupan 

yang mengintegrasikan akidah, syariah, dan akhlak dalam satu kesatuan peradaban.. 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa masyarakat 

Arab pra-Islam berada dalam kondisi sosial, ekonomi, budaya, dan moral yang sarat 

ketimpangan, meskipun tidak sepenuhnya tertinggal dalam aspek peradaban material. 

Fanatisme kesukuan, ketidakadilan sosial, eksploitasi ekonomi, serta penyimpangan 

akidah menjadi ciri utama yang melatarbelakangi lahirnya Islam sebagai respons profetik 

terhadap krisis kemanusiaan tersebut. Ajaran Islam yang dibawa Nabi Muhammad SAW 

menghadirkan transformasi pemikiran yang bersifat menyeluruh, dengan tauhid sebagai 

fondasi ideologis yang membebaskan manusia dari segala bentuk penindasan struktural 

dan spiritual. Transformasi pemikiran Islam pada masa awal kenabian berlangsung 

secara gradual dan kontekstual. Pada fase Mekah, Islam menitikberatkan pada 



 Page 172 
 
 

pembentukan kesadaran akidah dan moral individu, sementara pada fase Madinah Islam 

berkembang menjadi sistem sosial, politik, dan hukum yang terintegrasi. Dengan 

demikian, pemikiran Islam tidak hanya mereformasi keyakinan keagamaan, tetapi juga 

merekonstruksi tatanan sosial dan nilai-nilai kemanusiaan. Transformasi ini menjadi 

fondasi penting bagi lahirnya peradaban Islam yang berorientasi pada keadilan, 

keseimbangan, dan kemaslahatan universal. 

REFERENSI; 

Al-Qur’an. (n.d.). Al-Qur’an (Surah Ibrahim, 35). 

Al-Mubarakfuri, S. (2003). Ar-Raheeq Al-Makhtum (The Sealed Nectar). Riyadh: 

Darussalam. 

Ali, A. Y. (2006). The Holy Qur’an: Text, Translation and Commentary. Brentwood: Amana 

Publications. 

Ibn Hisham. (2000). Sirah Nabawiyah (A. Guillaume, Trans.). Lahore: Sh. Muhammad 

Ashraf. (Original work published 8th century) 

Ibn Ishaq. (1955). Sirah Rasul Allah (A. Guillaume, Trans.). Oxford: Oxford University 

Press. 

Watt, W. M. (1974). Muhammad at Mecca. Oxford: Clarendon Press. 

Watt, W. M. (1961). Muhammad at Medina. Oxford: Clarendon Press. 

Esposito, J. L. (2003). The Oxford History of Islam. Oxford: Oxford University Press. 

Hourani, A. (1991). A History of the Arab Peoples. London: Faber and Faber. 

Lapidus, I. M. (2014). A History of Islamic Societies (3rd ed.). Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Nasr, S. H., Dagli, C. K., Dakake, M. M., Lumbard, J. E. B., & Rustom, M. (Eds.). (2015). The 

Study Quran: A New Translation and Commentary. New York: HarperOne. 

Saeed, A. (2006). Islamic Thought: An Introduction. London: Routledge. 


