JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora

" L Volume 11, Issue 2, Oktober 2025
w'um/ 74/ - m u}d[[[[([[ p-ISSN: 2476-8855
fSarmuHumaniora e-ISSN: 2808-2850
‘ DOI: https://doi.org/10.58553/jalhu.

Tokoh-Tokoh Sains dalam Peradaban Islam: Konsep Sains,
Perkembangan Historis, dan Pengaruhnya terhadap Ilmu
Pengetahuan Modern

Sarmiati!, Samin Batubaraz, Ansori3, Reny Widya Novianti4, Dedi Hardanis, Maidanis,
Muhammad Reyhan?, Syamsul Ridwan3, Syahril Haryono?

19, UIN Sulthan Thaha Saifuddid Jambi
Sarmiati.iims@gmail.com

Corresponding Author: Author!

Abstrak indonesia

Peradaban Islam memiliki peran strategis dalam perkembangan ilmu pengetahuan,
terutama pada masa keemasan Islam (abad ke-8 hingga ke-14 M). Artikel ini bertujuan
untuk mengkaji konsep sains dalam perspektif Islam, menelusuri perkembangan sains
pada masa tersebut, serta menganalisis kontribusi tokoh-tokoh sains Muslim dan
pengaruhnya terhadap ilmu pengetahuan modern. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan, menelaah karya-karya klasik dan
literatur sekunder yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa tokoh-tokoh seperti
Al-Khawarizmi, Ibnu Sina, Al-Biruni, Jabir Ibnu Hayyan, dan Ibnu al-Haytham berhasil
mengembangkan metode ilmiah berbasis observasi, eksperimen, dan penalaran rasional
yang menjadi fondasi sains modern. Pemikiran mereka memengaruhi perkembangan
matematika, kedokteran, kimia, optika, serta teknologi kontemporer. Artikel ini
menegaskan bahwa integrasi antara nilai spiritual dan rasionalitas ilmiah yang
diwariskan oleh ilmuwan Muslim menjadi inspirasi penting bagi praktik sains yang
beretika dan beradab.

Kata Kunci: Sains Islam, Tokoh Sains, Keemasan Islam, Imu Pengetahuan Modern.

Abstract English

[slamic civilization played a strategic role in the development of science, particularly
during the Golden Age of Islam (8th-14th century). This article aims to examine the
concept of science in the Islamic perspective, trace the development of science during
this period, and analyze the contributions of Muslim scientists and their influence on
modern science. The study employs a qualitative library research approach, reviewing
classical works and relevant secondary literature. Findings indicate that figures such as
Al-Khawarizmi, Ibn Sina, Al-Biruni, Jabir Ibn Hayyan, and Ibn al-Haytham developed
scientific methods based on observation, experimentation, and rational reasoning,
which laid the foundation of modern science. Their ideas significantly influenced
mathematics, medicine, chemistry, optics, and contemporary technology. The article
emphasizes that the integration of spiritual values and scientific rationality inherited
from Muslim scholars serves as an important inspiration for ethical and civilized
scientific practice.

Keywords: Islamic Science, Scientists, Golden Age, Modern Science.

PENDAHULUAN
[Imu pengetahuan merupakan pilar utama dalam perkembangan peradaban
manusia, yang memungkinkan manusia memahami alam, mengembangkan teknologi,

Page 173


https://doi.org/10.58553/jalhu

serta membangun sistem kehidupan yang lebih kompleks dan terstruktur.
Perkembangan sains modern bertumpu pada metode ilmiah yang sistematis, rasional,
dan berbasis bukti empiris. Namun demikian, kemajuan sains yang dicapai saat ini tidak
dapat dilepaskan dari kontribusi peradaban-peradaban terdahulu yang meletakkan
fondasi epistemologis dan metodologis ilmu pengetahuan.

Dalam lintasan sejarah, peradaban Islam memainkan peran strategis dalam
pengembangan sains, khususnya pada periode yang dikenal sebagai masa keemasan
I[slam. Pada rentang abad ke-8 hingga ke-14 Masehi, dunia Islam menjadi pusat aktivitas
intelektual global, tempat berkembangnya tradisi ilmiah yang mengintegrasikan
pemikiran rasional, observasi empiris, dan nilai-nilai spiritual. Tradisi ini melahirkan
karya-karya ilmiah orisinal yang tidak hanya melestarikan warisan keilmuan
sebelumnya, tetapi juga mengembangkannya secara kritis dan inovatif.

Sains dalam perspektif Islam dipahami sebagai bagian integral dari upaya
manusia untuk membaca dan memahami tanda-tanda kebesaran Tuhan di alam
semesta. Al-Qur’an secara eksplisit mendorong penggunaan akal, pengamatan terhadap
fenomena alam, serta pencarian ilmu sebagai bentuk pengabdian dan tanggung jawab
moral manusia sebagai khalifah di bumi. Kerangka epistemologis ini membentuk
karakter sains Islam yang tidak memisahkan antara pengetahuan, etika, dan tujuan
kemanusiaan, sehingga aktivitas ilmiah dipandang memiliki dimensi intelektual
sekaligus spiritual.

Perkembangan sains pada masa keemasan Islam didukung oleh berbagai faktor
struktural dan kultural, seperti stabilitas politik, dukungan penguasa terhadap kegiatan
ilmiah, pendirian lembaga-lembaga pendidikan dan riset, serta gerakan penerjemahan
besar-besaran karya ilmiah dari peradaban Yunani, Persia, dan India. Lebih dari sekadar
proses alih bahasa, tradisi keilmuan Islam mengembangkan budaya kritik, verifikasi,
dan eksperimentasi yang memperkuat metode ilmiah dan memperluas cakrawala
pengetahuan manusia.

Dalam konteks tersebut, muncul tokoh-tokoh sains Muslim yang memberikan
kontribusi fundamental dalam berbagai disiplin ilmu. Al-Khawarizmi mengembangkan
konsep aljabar dan sistem bilangan yang menjadi dasar matematika modern; Ibnu Sina
merumuskan prinsip-prinsip kedokteran yang bertahan berabad-abad; Al-Biruni
memperkenalkan pendekatan empiris dalam astronomi dan geografi; Jabir Ibnu Hayyan
meletakkan dasar kimia eksperimental; sementara Ibnu al-Haytham merumuskan
metode ilmiah berbasis observasi dan eksperimen dalam kajian optika. Karya-karya
mereka menunjukkan bahwa sains Islam memiliki karakter metodologis yang matang
dan visioner.

Pengaruh pemikiran dan karya tokoh-tokoh sains Islam tidak berhenti pada
konteks sejarah internal dunia Islam, melainkan meluas ke Eropa melalui proses
transmisi ilmu pada abad pertengahan. Banyak karya ilmuwan Muslim diterjemahkan
ke dalam bahasa Latin dan menjadi referensi utama di universitas-universitas Eropa,
sehingga berkontribusi langsung terhadap lahirnya Renaisans dan perkembangan sains
modern. Fakta ini menegaskan bahwa sains modern merupakan hasil akumulasi
pengetahuan lintas peradaban, bukan produk tunggal satu budaya tertentu.

Page 174



Meskipun demikian, narasi sejarah sains modern sering kali menempatkan
kontribusi ilmuwan Muslim pada posisi marginal atau sekadar sebagai penghubung
antara sains klasik dan Barat modern. Kondisi ini mendorong perlunya kajian ilmiah
yang lebih komprehensif dan kritis untuk menempatkan sains Islam secara
proporsional dalam sejarah ilmu pengetahuan. Pemahaman yang utuh mengenai konsep
sains dalam Islam, dinamika perkembangannya, serta peran tokoh-tokohnya menjadi
penting untuk membangun kesadaran epistemologis dan identitas keilmuan yang lebih
inklusif.

Berdasarkan konteks tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji konsep sains
dalam perspektif Islam, menelusuri perkembangan sains pada masa keemasan Islam,
mengidentifikasi kontribusi tokoh-tokoh sains dalam peradaban Islam, serta
menganalisis pengaruh pemikiran mereka terhadap perkembangan ilmu pengetahuan
dan teknologi di dunia modern. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
teoretis bagi studi sejarah dan filsafat sains, sekaligus memperkaya diskursus keilmuan
[slam dalam menghadapi tantangan global kontemporer.

LANDASAN TEORI

Dalam tradisi Islam, sains dipahami sebagai bagian dari konsep al-‘ilm yang mencakup
seluruh pengetahuan yang diperoleh melalui penggunaan akal, pengamatan empiris,
dan bimbingan wahyu. [Imu tidak diposisikan secara dikotomis antara ilmu agama dan
ilmu duniawi, melainkan dipandang sebagai satu kesatuan yang bertujuan
mengantarkan manusia pada pemahaman yang lebih mendalam tentang realitas dan
tanggung jawabnya sebagai khalifah di bumi. Al-Qur'an berulang kali mendorong
manusia untuk berpikir, merenung, dan mengamati fenomena alam sebagai tanda-tanda
kebesaran Tuhan, sehingga aktivitas ilmiah dalam Islam memiliki landasan teologis,
epistemologis, dan etis yang kuat.

Epistemologi Islam bersifat integratif dengan menggabungkan wahyu (naql), akal (‘aql),
dan pengalaman empiris (tajribah) sebagai sumber utama pengetahuan. Wahyu
memberikan orientasi nilai dan tujuan akhir pencarian ilmu, sementara akal berfungsi
sebagai instrumen penalaran kritis dan analisis rasional, serta pengalaman empiris
menjadi sarana verifikasi dan pengujian kebenaran. Integrasi ketiga sumber ini
melahirkan tradisi keilmuan Islam yang menekankan keseimbangan antara rasionalitas
dan spiritualitas, serta membedakannya dari paradigma sains modern yang cenderung
memisahkan dimensi nilai dari proses ilmiah.

Sains dalam konteks peradaban Islam juga dipahami sebagai aktivitas rasional dan
empiris yang terstruktur. Para ilmuwan Muslim klasik mengembangkan metode
observasi, pengukuran, dan eksperimen yang sistematis dalam mengkaji alam.
Pendekatan ini menunjukkan bahwa sains Islam tidak bersifat spekulatif semata,
melainkan berorientasi pada pembuktian dan verifikasi. Selain itu, pengetahuan ilmiah
dipandang memiliki dimensi praksis, yakni diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan

Page 175



sosial dan meningkatkan kualitas kehidupan manusia melalui penerapan ilmu
pengetahuan dalam berbagai bidang.

Perkembangan sains pada masa keemasan Islam tidak terjadi secara terisolasi,
melainkan dipengaruhi oleh faktor-faktor struktural dan kultural yang saling berkaitan.
Stabilitas politik dan dukungan penguasa terhadap aktivitas keilmuan memungkinkan
tumbuhnya lembaga-lembaga pendidikan dan riset, seperti madrasah, observatorium,
dan perpustakaan. Gerakan penerjemahan karya-karya ilmiah dari peradaban Yunani,
Persia, dan India menjadi pintu masuk bagi pengayaan khazanah keilmuan Islam, yang
kemudian dikembangkan melalui kritik, sintesis, dan inovasi.

Budaya intelektual yang berkembang dalam peradaban Islam mendorong dialog
rasional, perbedaan pendapat, dan pengujian gagasan secara terbuka. Para ilmuwan
Muslim tidak sekadar menerima pengetahuan dari peradaban sebelumnya, tetapi
melakukan koreksi dan pengembangan berdasarkan observasi dan eksperimen. Sikap
kritis ini menjadi salah satu faktor utama yang mempercepat kemajuan sains dan
melahirkan temuan-temuan baru yang bersifat orisinal.

Tokoh-tokoh sains dalam peradaban Islam merupakan manifestasi nyata dari tradisi
keilmuan yang rasional dan empiris tersebut. Al-Khawarizmi meletakkan dasar aljabar
dan konsep algoritma yang menjadi fondasi matematika modern. Ibnu Sina memberikan
kontribusi besar dalam bidang kedokteran dan filsafat dengan merumuskan
pendekatan sistematis terhadap diagnosis dan pengobatan. Al-Biruni mengembangkan
metode pengukuran yang akurat dalam astronomi dan geografi, sementara Jabir Ibnu
Hayyan merintis metode eksperimental dalam kajian kimia. Ibnu al-Haytham dikenal
sebagai pelopor metode ilmiah berbasis eksperimen dalam studi optika dan fisika.

Kontribusi tokoh-tokoh sains Islam tersebut tidak hanya berdampak pada
perkembangan ilmu pengetahuan di dunia Islam, tetapi juga memengaruhi peradaban
Barat melalui proses transmisi ilmu pada abad pertengahan. Karya-karya ilmuwan
Muslim diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan dijadikan rujukan utama di pusat-
pusat pendidikan Eropa. Proses ini memberikan fondasi intelektual bagi lahirnya
Renaisans dan perkembangan sains modern, sehingga menegaskan bahwa kemajuan
ilmu pengetahuan bersifat kumulatif dan lintas peradaban.

Dalam konteks kontemporer, kajian teoretis tentang sains Islam memiliki relevansi
yang signifikan untuk memperkaya narasi sejarah sains dan membangun paradigma
keilmuan yang lebih inklusif. Pemahaman terhadap konsep sains dalam Islam serta
kontribusi tokoh-tokohnya dapat menjadi dasar bagi dialog antara sains, agama, dan
nilai-nilai kemanusiaan di era modern. Dengan demikian, landasan teori ini
menempatkan sains Islam sebagai bagian integral dari perkembangan ilmu
pengetahuan global dan sebagai sumber inspirasi bagi pengembangan sains yang
beretika dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia.

Page 176



METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian diarahkan
pada penelusuran konsep, pemikiran, dan kontribusi tokoh-tokoh sains dalam
peradaban Islam sebagaimana tercermin dalam sumber-sumber tertulis, baik klasik
maupun kontemporer. Penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti untuk
melakukan kajian mendalam terhadap teks, gagasan, dan konteks historis tanpa
melibatkan pengumpulan data lapangan secara langsung.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder.
Sumber primer meliputi karya-karya asli atau terjemahan dari tokoh-tokoh sains
Muslim, seperti tulisan Al-Khawarizmi, Ibnu Sina, Al-Biruni, Jabir Ibnu Hayyan, dan Ibnu
al-Haytham, serta manuskrip dan dokumen klasik yang relevan dengan perkembangan
sains dalam peradaban Islam. Sementara itu, sumber sekunder mencakup buku-buku
sejarah sains, artikel jurnal ilmiah, ensiklopedia, dan publikasi akademik lainnya yang
membahas pemikiran, konteks sosial-historis, serta pengaruh ilmuwan Muslim
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan modern.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis
dengan mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menyeleksi sumber-sumber yang relevan
dengan fokus penelitian. Proses ini mencakup pembacaan kritis terhadap teks,
pencatatan ide-ide pokok, serta pengorganisasian data berdasarkan tema-tema utama,
seperti konsep sains dalam Islam, perkembangan sains pada masa keemasan Islam,
kontribusi tokoh-tokoh sains, dan pengaruh pemikiran mereka terhadap sains modern.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dan
analisis historis. Analisis isi digunakan untuk menafsirkan gagasan, konsep, dan
argumentasi yang terdapat dalam teks-teks yang dikaji, sedangkan analisis historis
digunakan untuk memahami konteks sosial, politik, dan budaya yang melatarbelakangi
lahirnya pemikiran dan karya ilmuwan Muslim. Kedua metode analisis ini
memungkinkan peneliti untuk melihat hubungan antara ide, konteks sejarah, dan
dampak pemikiran tokoh-tokoh sains Islam secara komprehensif.

Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan
informasi yang diperoleh dari berbagai referensi untuk memastikan konsistensi dan
akurasi data. Selain itu, peneliti juga melakukan penilaian kritis terhadap kredibilitas
sumber, termasuk latar belakang penulis, tahun publikasi, serta relevansi dan otoritas
akademik sumber tersebut. Langkah ini dilakukan untuk meminimalkan bias dan
memastikan bahwa kesimpulan penelitian didasarkan pada data yang dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Secara keseluruhan, metodologi penelitian ini dirancang untuk memberikan
pemahaman yang mendalam dan komprehensif mengenai konsep sains dalam

Page 177



perspektif Islam, dinamika perkembangan sains pada masa keemasan Islam, serta
kontribusi dan pengaruh tokoh-tokoh sains Muslim terhadap perkembangan ilmu
pengetahuan modern. Pendekatan kualitatif kepustakaan yang digunakan diharapkan
mampu menghasilkan analisis yang reflektif, kritis, dan relevan dengan kajian sejarah
dan filsafat sains kontemporer.

PEMBAHASAN

Sarana ilmiah merupakan elemen fundamental dalam proses berpikir dan
kegiatan ilmiah karena menyediakan kerangka bagi penalaran yang sistematis, logis,
dan dapat dipertanggungjawabkan. Tanpa adanya sarana ilmiah, kegiatan penelitian
dan pengembangan ilmu pengetahuan akan kehilangan arah serta validitas karena tidak
memiliki instrumen yang mengatur pola berpikir dan metode penyampaian
pengetahuan secara rasional. Rahmawati menekankan bahwa sarana ilmiah tidak hanya
berfungsi sebagai alat bantu teknis, melainkan juga sebagai sistem konseptual yang
memungkinkan peneliti memahami, menjelaskan, dan mengkomunikasikan fenomena
alam maupun sosial secara objektif. Dalam konteks pendidikan tinggi, penguasaan
sarana ilmiah—meliputi bahasa ilmiah, matematika, statistika, dan logika—memegang
peran krusial dalam membentuk kemampuan berpikir kritis dan metodologis
mahasiswa. Kemampuan ini memungkinkan mahasiswa maupun peneliti
mengembangkan argumen yang valid, menyusun karya ilmiah yang kredibel, serta
melakukan evaluasi dan pengujian yang akurat terhadap berbagai hipotesis ilmiah.
Dengan demikian, sarana ilmiah dapat dipahami sebagai seperangkat instrumen
berpikir yang memungkinkan pengembangan ilmu pengetahuan secara sistematis,
rasional, dan objektif, sekaligus menjadi medium integratif antara observasi, penalaran,
dan komunikasi ilmiah yang efektif.

Perkembangan sains pada masa keemasan Islam, yang berlangsung antara abad
ke-8 hingga ke-14 Masehi, menunjukkan bukti historis bagaimana sarana ilmiah
diterapkan secara optimal dalam tradisi intelektual Islam. Pada periode ini, dunia Islam
menjadi pusat kegiatan ilmiah global, didukung oleh berdirinya berbagai lembaga
pendidikan dan penelitian seperti Bayt al-Hikmah di Baghdad, Dar al-‘Ilm di Kairo, serta
madrasah-madrasah di wilayah Andalusia. Keberhasilan ini bukan semata-mata hasil
kemampuan rasional dan observasi ilmiah, melainkan juga didorong oleh semangat
keilmuan yang bersumber dari ajaran Al-Qur'an dan hadis, yang memerintahkan
manusia untuk berpikir, mengamati, dan meneliti alam semesta sebagai tanda
kebesaran Allah SWT. Dalam kerangka ini, para ilmuwan Muslim mengembangkan
disiplin ilmu yang luas, mulai dari matematika, astronomi, kedokteran, kimia, fisika,
geografi, filsafat, hingga teknik, yang tidak hanya berfungsi sebagai alat pengetahuan
tetapi juga sebagai sarana untuk memahami dan mendekatkan diri pada Tuhan. Faktor
politik dan sosial juga turut memperkuat perkembangan sains; misalnya, pada masa
Abbasiyah, pemerintah mendukung penerjemahan karya ilmuwan Yunani, Persia, dan
India ke dalam bahasa Arab, menciptakan interaksi intelektual lintas budaya yang

Page 178



memperkaya khazanah ilmu pengetahuan Islam serta melahirkan sintesis keilmuan
baru.

Tokoh-tokoh sains dalam peradaban Islam menjadi representasi konkret dari
penerapan sarana ilmiah dan tradisi intelektual yang berkembang pada masa keemasan
tersebut. Al-Khawarizmi, misalnya, melalui karyanya Al-Kitab al-Mukhtasar fi Hisab al-
Jabr wa al-Muqgabalah, memperkenalkan metode sistematis dalam penyelesaian
persamaan linear dan kuadrat yang menjadi fondasi aljabar modern. Selain matematika,
kontribusinya dalam astronomi dan geografi, seperti penyusunan tabel astronomi Zij al-
Sindhind dan penyempurnaan peta dunia karya Ptolemaeus, menunjukkan bagaimana
prinsip observasi, pengukuran, dan sistematisasi data diterapkan secara empiris.
Warisan Al-Khawarizmi bahkan menembus era modern melalui istilah “algoritma” yang
menjadi dasar komputasi digital, menegaskan relevansi sains Islam terhadap ilmu
pengetahuan kontemporer.

Ibnu Sina (Avicenna) menunjukkan integrasi antara rasionalitas dan empirisme
dalam bidang kedokteran dan filsafat. Karyanya Al-Qanun fi al-Tibb tidak hanya
membahas anatomi, penyakit, dan metode penyembuhan berbasis observasi empiris,
tetapi juga diterapkan sebagai buku ajar di universitas-universitas Eropa hingga abad
ke-17. Dalam filsafat, ia memadukan prinsip rasionalisme Yunani dengan teologi Islam,
membahas hubungan jiwa dan tubuh serta teori pengetahuan yang memengaruhi
perkembangan filsafat skolastik. Warisan intelektual Ibnu Sina menegaskan bahwa
sains dalam tradisi Islam tidak terlepas dari nilai moral dan spiritual, melainkan
merupakan medium untuk memahami realitas secara holistik, sejalan dengan tujuan
pendidikan dan penelitian modern yang menekankan pendekatan multidisipliner.

Al-Biruni, sebagai ilmuwan multitalenta, memberikan kontribusi besar dalam
geografi, astronomi, fisika, serta antropologi. Melalui pengukuran bayangan matahari di
puncak gunung, ia berhasil menghitung radius bumi dengan tingkat akurasi tinggi dan
mengembangkan metode matematis untuk menentukan jarak dan ketinggian suatu
tempat. Karya-karya Al-Biruni juga menunjukkan pendekatan ilmiah yang objektif
dalam mempelajari budaya dan kepercayaan masyarakat lain, seperti yang tercermin
dalam Kitab al-Hind. Pendekatan humanis dan toleran ini menunjukkan bahwa sains
[slam tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga etis dan menghargai keragaman, nilai yang
tetap relevan bagi ilmu pengetahuan kontemporer.

Jabir Ibnu Hayyan, dikenal sebagai bapak kimia modern, mengubah praktik
alkimia yang bersifat mistik menjadi disiplin ilmiah yang sistematis dan berbasis
eksperimen. Melalui karya-karyanya, ia memperkenalkan teknik penyulingan,
kristalisasi, sublimasi, dan oksidasi, serta mengembangkan alat laboratorium seperti
alembic, retort, dan corong kaca. Pendekatan eksperimental Jabir menjadi dasar bagi
kimia modern, menekankan prinsip observasi, verifikasi, dan replikasi eksperimen yang
kini menjadi esensi metodologi ilmiah. Sementara itu, Ibnu al-Haytham (Alhazen)

Page 179



meletakkan dasar optika modern dengan menekankan bahwa penglihatan terjadi
karena cahaya dari objek masuk ke mata, bukan dipancarkan dari mata, sekaligus
menjelaskan fenomena refleksi dan pembiasan. Metode ilmiah berbasis observasi dan
eksperimen yang diperkenalkan Ibnu al-Haytham kemudian memengaruhi ilmuwan
Barat seperti Roger Bacon dan Johannes Kepler, menjembatani tradisi sains Islam
dengan sains modern.

Pengaruh tokoh-tokoh sains Islam terhadap dunia modern sangat luas. Konsep
algoritma Al-Khawarizmi menjadi fondasi ilmu komputer dan kecerdasan buatan;
prinsip keseimbangan tububh, jiwa, dan akal Ibnu Sina memengaruhi pendekatan holistic
medicine; Jabir Ibnu Hayyan dan Ibnu al-Haytham meletakkan dasar bagi metode
eksperimen dan verifikasi ilmiah yang kini menjadi landasan penelitian modern.
Integrasi antara nilai spiritual dan rasionalitas ilmiah yang diwariskan oleh para
ilmuwan Muslim ini menunjukkan bahwa sains tidak hanya sekadar mencari fakta,
tetapi juga berperan dalam membentuk etika, akhlak, dan kemaslahatan umat manusia.
Dengan demikian, warisan intelektual sains Islam tidak hanya berpengaruh pada
zamannya, tetapi juga memberikan fondasi yang kuat bagi perkembangan ilmu
pengetahuan, teknologi, dan pendidikan kontemporer, sekaligus menjadi sumber
inspirasi bagi praktik sains yang beretika dan beradab.

KESIMPULAN

Berdasarkan kajian ini, dapat disimpulkan bahwa peradaban Islam telah
memberikan kontribusi fundamental terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dunia.
Tokoh-tokoh sains Muslim tidak hanya mengembangkan teori dan metode ilmiah, tetapi
juga membangun kerangka epistemologis yang mengintegrasikan rasionalitas,
empirisme, dan nilai spiritual. Metode observasi, eksperimen, dan verifikasi yang
mereka terapkan menjadi dasar bagi sains modern dan turut memengaruhi
perkembangan ilmu di Eropa melalui proses translasi karya-karya ilmuwan Muslim.
Kontribusi ini menegaskan bahwa kemajuan ilmu pengetahuan bersifat kumulatif dan
lintas peradaban. Selain itu, integrasi antara pengetahuan, etika, dan kemaslahatan
manusia yang diwariskan oleh ilmuwan Muslim menjadi inspirasi penting bagi
pengembangan praktik ilmiah yang beradab dan bertanggung jawab di era
kontemporer. Dengan demikian, pemahaman terhadap sains Islam tidak hanya relevan
secara historis, tetapi juga strategis untuk membangun paradigma keilmuan yang lebih
inklusif dan beretika.

REFERENSI;
Al-Biruni. (2002). Al-Biruni’s India (E. C. Sachau, Trans.). London: Kegan Paul. (Original
work published 1030)

Al-Khawarizmi. (2002). The Compendious Book on Calculation by Completion and
Balancing (J. Cole, Trans.). New York: Springer. (Original work published 820)

Page 180



Al-Qur’an. (n.d.). Al-Qur’an (Surah Al-‘Alag, 1-5).

Al-Haytham, I. (1989). The Optics of Ibn al-Haytham (A. I. Sabra, Trans.). London:
Warburg Institute. (Original work published 1021)

Ibn Sina (Avicenna). (2005). The Canon of Medicine (0. Cameron & A. H. Sharpe, Trans.).
New York: AMS Press. (Original work published 1025)

Jabir Ibn Hayyan. (2001). The Book of Seventy (A. Rashed, Trans.). Beirut: Institute for
the History of Arabic Science.

Nasr, S. H. (2007). Science and Civilization in Islam. Cambridge, MA: Harvard University
Press.

Gutas, D. (2001). Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic Translation
Movement in Baghdad and Early ‘Abbasid Society. London: Routledge.

Dhanani, A. (2013). The Golden Age of Islam: Science, Culture and Intellectualism.
London: I. B. Tauris.

Saliba, G. (2007). Islamic Science and the Making of the European Renaissance.
Cambridge, MA: MIT Press.

Rahmawati, N. (2018). Sarana Ilmiah dan Pengembangan Pengetahuan di Perguruan
Tinggi. Jakarta: Prenadamedia Group.

Vernet, J. (2002). Islamic Science: An Illustrated Study. London: 1. B. Tauris.

Saeed, A. (2006). Islamic Thought: An Introduction. London: Routledge.

Page 181



