
JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora 
Volume 11, Issue 2, Oktober 2025 

p-ISSN: 2476-8855  
e-ISSN: 2808-2850 

DOI: https://doi.org/10.58553/jalhu.  
 

 

 Page 173 
 

Tokoh-Tokoh Sains dalam Peradaban Islam: Konsep Sains, 
Perkembangan Historis, dan Pengaruhnya terhadap Ilmu 

Pengetahuan Modern 
 

 

Sarmiati1, Samin Batubara2, Ansori3, Reny Widya Novianti4, Dedi Hardani5, Maidani6, 
Muhammad Reyhan7, Syamsul Ridwan8, Syahril Haryono9 

1-9, UIN Sulthan Thaha Saifuddid Jambi 
Sarmiati.iims@gmail.com  

 

Corresponding Author: Author1 

Abstrak indonesia  
Peradaban Islam memiliki peran strategis dalam perkembangan ilmu pengetahuan, 
terutama pada masa keemasan Islam (abad ke-8 hingga ke-14 M). Artikel ini bertujuan 
untuk mengkaji konsep sains dalam perspektif Islam, menelusuri perkembangan sains 
pada masa tersebut, serta menganalisis kontribusi tokoh-tokoh sains Muslim dan 
pengaruhnya terhadap ilmu pengetahuan modern. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan, menelaah karya-karya klasik dan 
literatur sekunder yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa tokoh-tokoh seperti 
Al-Khawarizmi, Ibnu Sina, Al-Biruni, Jabir Ibnu Hayyan, dan Ibnu al-Haytham berhasil 
mengembangkan metode ilmiah berbasis observasi, eksperimen, dan penalaran rasional 
yang menjadi fondasi sains modern. Pemikiran mereka memengaruhi perkembangan 
matematika, kedokteran, kimia, optika, serta teknologi kontemporer. Artikel ini 
menegaskan bahwa integrasi antara nilai spiritual dan rasionalitas ilmiah yang 
diwariskan oleh ilmuwan Muslim menjadi inspirasi penting bagi praktik sains yang 
beretika dan beradab.  
Kata Kunci: Sains Islam, Tokoh Sains, Keemasan Islam, Ilmu Pengetahuan Modern. 
 

Abstract English  
Islamic civilization played a strategic role in the development of science, particularly 
during the Golden Age of Islam (8th–14th century). This article aims to examine the 
concept of science in the Islamic perspective, trace the development of science during 
this period, and analyze the contributions of Muslim scientists and their influence on 
modern science. The study employs a qualitative library research approach, reviewing 
classical works and relevant secondary literature. Findings indicate that figures such as 
Al-Khawarizmi, Ibn Sina, Al-Biruni, Jabir Ibn Hayyan, and Ibn al-Haytham developed 
scientific methods based on observation, experimentation, and rational reasoning, 
which laid the foundation of modern science. Their ideas significantly influenced 
mathematics, medicine, chemistry, optics, and contemporary technology. The article 
emphasizes that the integration of spiritual values and scientific rationality inherited 
from Muslim scholars serves as an important inspiration for ethical and civilized 
scientific practice. 
Keywords: Islamic Science, Scientists, Golden Age, Modern Science. 
 

 

PENDAHULUAN  

Ilmu pengetahuan merupakan pilar utama dalam perkembangan peradaban 

manusia, yang memungkinkan manusia memahami alam, mengembangkan teknologi, 

https://doi.org/10.58553/jalhu


 Page 174 
 
 

serta membangun sistem kehidupan yang lebih kompleks dan terstruktur. 

Perkembangan sains modern bertumpu pada metode ilmiah yang sistematis, rasional, 

dan berbasis bukti empiris. Namun demikian, kemajuan sains yang dicapai saat ini tidak 

dapat dilepaskan dari kontribusi peradaban-peradaban terdahulu yang meletakkan 

fondasi epistemologis dan metodologis ilmu pengetahuan. 

Dalam lintasan sejarah, peradaban Islam memainkan peran strategis dalam 

pengembangan sains, khususnya pada periode yang dikenal sebagai masa keemasan 

Islam. Pada rentang abad ke-8 hingga ke-14 Masehi, dunia Islam menjadi pusat aktivitas 

intelektual global, tempat berkembangnya tradisi ilmiah yang mengintegrasikan 

pemikiran rasional, observasi empiris, dan nilai-nilai spiritual. Tradisi ini melahirkan 

karya-karya ilmiah orisinal yang tidak hanya melestarikan warisan keilmuan 

sebelumnya, tetapi juga mengembangkannya secara kritis dan inovatif. 

Sains dalam perspektif Islam dipahami sebagai bagian integral dari upaya 

manusia untuk membaca dan memahami tanda-tanda kebesaran Tuhan di alam 

semesta. Al-Qur’an secara eksplisit mendorong penggunaan akal, pengamatan terhadap 

fenomena alam, serta pencarian ilmu sebagai bentuk pengabdian dan tanggung jawab 

moral manusia sebagai khalifah di bumi. Kerangka epistemologis ini membentuk 

karakter sains Islam yang tidak memisahkan antara pengetahuan, etika, dan tujuan 

kemanusiaan, sehingga aktivitas ilmiah dipandang memiliki dimensi intelektual 

sekaligus spiritual. 

Perkembangan sains pada masa keemasan Islam didukung oleh berbagai faktor 

struktural dan kultural, seperti stabilitas politik, dukungan penguasa terhadap kegiatan 

ilmiah, pendirian lembaga-lembaga pendidikan dan riset, serta gerakan penerjemahan 

besar-besaran karya ilmiah dari peradaban Yunani, Persia, dan India. Lebih dari sekadar 

proses alih bahasa, tradisi keilmuan Islam mengembangkan budaya kritik, verifikasi, 

dan eksperimentasi yang memperkuat metode ilmiah dan memperluas cakrawala 

pengetahuan manusia. 

Dalam konteks tersebut, muncul tokoh-tokoh sains Muslim yang memberikan 

kontribusi fundamental dalam berbagai disiplin ilmu. Al-Khawarizmi mengembangkan 

konsep aljabar dan sistem bilangan yang menjadi dasar matematika modern; Ibnu Sina 

merumuskan prinsip-prinsip kedokteran yang bertahan berabad-abad; Al-Biruni 

memperkenalkan pendekatan empiris dalam astronomi dan geografi; Jabir Ibnu Hayyan 

meletakkan dasar kimia eksperimental; sementara Ibnu al-Haytham merumuskan 

metode ilmiah berbasis observasi dan eksperimen dalam kajian optika. Karya-karya 

mereka menunjukkan bahwa sains Islam memiliki karakter metodologis yang matang 

dan visioner. 

Pengaruh pemikiran dan karya tokoh-tokoh sains Islam tidak berhenti pada 

konteks sejarah internal dunia Islam, melainkan meluas ke Eropa melalui proses 

transmisi ilmu pada abad pertengahan. Banyak karya ilmuwan Muslim diterjemahkan 

ke dalam bahasa Latin dan menjadi referensi utama di universitas-universitas Eropa, 

sehingga berkontribusi langsung terhadap lahirnya Renaisans dan perkembangan sains 

modern. Fakta ini menegaskan bahwa sains modern merupakan hasil akumulasi 

pengetahuan lintas peradaban, bukan produk tunggal satu budaya tertentu. 



 Page 175 
 
 

Meskipun demikian, narasi sejarah sains modern sering kali menempatkan 

kontribusi ilmuwan Muslim pada posisi marginal atau sekadar sebagai penghubung 

antara sains klasik dan Barat modern. Kondisi ini mendorong perlunya kajian ilmiah 

yang lebih komprehensif dan kritis untuk menempatkan sains Islam secara 

proporsional dalam sejarah ilmu pengetahuan. Pemahaman yang utuh mengenai konsep 

sains dalam Islam, dinamika perkembangannya, serta peran tokoh-tokohnya menjadi 

penting untuk membangun kesadaran epistemologis dan identitas keilmuan yang lebih 

inklusif. 

Berdasarkan konteks tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji konsep sains 

dalam perspektif Islam, menelusuri perkembangan sains pada masa keemasan Islam, 

mengidentifikasi kontribusi tokoh-tokoh sains dalam peradaban Islam, serta 

menganalisis pengaruh pemikiran mereka terhadap perkembangan ilmu pengetahuan 

dan teknologi di dunia modern. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

teoretis bagi studi sejarah dan filsafat sains, sekaligus memperkaya diskursus keilmuan 

Islam dalam menghadapi tantangan global kontemporer. 

LANDASAN TEORI 

Dalam tradisi Islam, sains dipahami sebagai bagian dari konsep al-‘ilm yang mencakup 

seluruh pengetahuan yang diperoleh melalui penggunaan akal, pengamatan empiris, 

dan bimbingan wahyu. Ilmu tidak diposisikan secara dikotomis antara ilmu agama dan 

ilmu duniawi, melainkan dipandang sebagai satu kesatuan yang bertujuan 

mengantarkan manusia pada pemahaman yang lebih mendalam tentang realitas dan 

tanggung jawabnya sebagai khalifah di bumi. Al-Qur’an berulang kali mendorong 

manusia untuk berpikir, merenung, dan mengamati fenomena alam sebagai tanda-tanda 

kebesaran Tuhan, sehingga aktivitas ilmiah dalam Islam memiliki landasan teologis, 

epistemologis, dan etis yang kuat. 

 

Epistemologi Islam bersifat integratif dengan menggabungkan wahyu (naql), akal (‘aql), 

dan pengalaman empiris (tajribah) sebagai sumber utama pengetahuan. Wahyu 

memberikan orientasi nilai dan tujuan akhir pencarian ilmu, sementara akal berfungsi 

sebagai instrumen penalaran kritis dan analisis rasional, serta pengalaman empiris 

menjadi sarana verifikasi dan pengujian kebenaran. Integrasi ketiga sumber ini 

melahirkan tradisi keilmuan Islam yang menekankan keseimbangan antara rasionalitas 

dan spiritualitas, serta membedakannya dari paradigma sains modern yang cenderung 

memisahkan dimensi nilai dari proses ilmiah. 

 

Sains dalam konteks peradaban Islam juga dipahami sebagai aktivitas rasional dan 

empiris yang terstruktur. Para ilmuwan Muslim klasik mengembangkan metode 

observasi, pengukuran, dan eksperimen yang sistematis dalam mengkaji alam. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa sains Islam tidak bersifat spekulatif semata, 

melainkan berorientasi pada pembuktian dan verifikasi. Selain itu, pengetahuan ilmiah 

dipandang memiliki dimensi praksis, yakni diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan 



 Page 176 
 
 

sosial dan meningkatkan kualitas kehidupan manusia melalui penerapan ilmu 

pengetahuan dalam berbagai bidang. 

 

Perkembangan sains pada masa keemasan Islam tidak terjadi secara terisolasi, 

melainkan dipengaruhi oleh faktor-faktor struktural dan kultural yang saling berkaitan. 

Stabilitas politik dan dukungan penguasa terhadap aktivitas keilmuan memungkinkan 

tumbuhnya lembaga-lembaga pendidikan dan riset, seperti madrasah, observatorium, 

dan perpustakaan. Gerakan penerjemahan karya-karya ilmiah dari peradaban Yunani, 

Persia, dan India menjadi pintu masuk bagi pengayaan khazanah keilmuan Islam, yang 

kemudian dikembangkan melalui kritik, sintesis, dan inovasi. 

 

Budaya intelektual yang berkembang dalam peradaban Islam mendorong dialog 

rasional, perbedaan pendapat, dan pengujian gagasan secara terbuka. Para ilmuwan 

Muslim tidak sekadar menerima pengetahuan dari peradaban sebelumnya, tetapi 

melakukan koreksi dan pengembangan berdasarkan observasi dan eksperimen. Sikap 

kritis ini menjadi salah satu faktor utama yang mempercepat kemajuan sains dan 

melahirkan temuan-temuan baru yang bersifat orisinal. 

 

Tokoh-tokoh sains dalam peradaban Islam merupakan manifestasi nyata dari tradisi 

keilmuan yang rasional dan empiris tersebut. Al-Khawarizmi meletakkan dasar aljabar 

dan konsep algoritma yang menjadi fondasi matematika modern. Ibnu Sina memberikan 

kontribusi besar dalam bidang kedokteran dan filsafat dengan merumuskan 

pendekatan sistematis terhadap diagnosis dan pengobatan. Al-Biruni mengembangkan 

metode pengukuran yang akurat dalam astronomi dan geografi, sementara Jabir Ibnu 

Hayyan merintis metode eksperimental dalam kajian kimia. Ibnu al-Haytham dikenal 

sebagai pelopor metode ilmiah berbasis eksperimen dalam studi optika dan fisika. 

 

Kontribusi tokoh-tokoh sains Islam tersebut tidak hanya berdampak pada 

perkembangan ilmu pengetahuan di dunia Islam, tetapi juga memengaruhi peradaban 

Barat melalui proses transmisi ilmu pada abad pertengahan. Karya-karya ilmuwan 

Muslim diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan dijadikan rujukan utama di pusat-

pusat pendidikan Eropa. Proses ini memberikan fondasi intelektual bagi lahirnya 

Renaisans dan perkembangan sains modern, sehingga menegaskan bahwa kemajuan 

ilmu pengetahuan bersifat kumulatif dan lintas peradaban. 

 

Dalam konteks kontemporer, kajian teoretis tentang sains Islam memiliki relevansi 

yang signifikan untuk memperkaya narasi sejarah sains dan membangun paradigma 

keilmuan yang lebih inklusif. Pemahaman terhadap konsep sains dalam Islam serta 

kontribusi tokoh-tokohnya dapat menjadi dasar bagi dialog antara sains, agama, dan 

nilai-nilai kemanusiaan di era modern. Dengan demikian, landasan teori ini 

menempatkan sains Islam sebagai bagian integral dari perkembangan ilmu 

pengetahuan global dan sebagai sumber inspirasi bagi pengembangan sains yang 

beretika dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia. 



 Page 177 
 
 

METODOLOGI 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian diarahkan 

pada penelusuran konsep, pemikiran, dan kontribusi tokoh-tokoh sains dalam 

peradaban Islam sebagaimana tercermin dalam sumber-sumber tertulis, baik klasik 

maupun kontemporer. Penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti untuk 

melakukan kajian mendalam terhadap teks, gagasan, dan konteks historis tanpa 

melibatkan pengumpulan data lapangan secara langsung. 

 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. 

Sumber primer meliputi karya-karya asli atau terjemahan dari tokoh-tokoh sains 

Muslim, seperti tulisan Al-Khawarizmi, Ibnu Sina, Al-Biruni, Jabir Ibnu Hayyan, dan Ibnu 

al-Haytham, serta manuskrip dan dokumen klasik yang relevan dengan perkembangan 

sains dalam peradaban Islam. Sementara itu, sumber sekunder mencakup buku-buku 

sejarah sains, artikel jurnal ilmiah, ensiklopedia, dan publikasi akademik lainnya yang 

membahas pemikiran, konteks sosial-historis, serta pengaruh ilmuwan Muslim 

terhadap perkembangan ilmu pengetahuan modern. 

 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis 

dengan mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menyeleksi sumber-sumber yang relevan 

dengan fokus penelitian. Proses ini mencakup pembacaan kritis terhadap teks, 

pencatatan ide-ide pokok, serta pengorganisasian data berdasarkan tema-tema utama, 

seperti konsep sains dalam Islam, perkembangan sains pada masa keemasan Islam, 

kontribusi tokoh-tokoh sains, dan pengaruh pemikiran mereka terhadap sains modern. 

 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dan 

analisis historis. Analisis isi digunakan untuk menafsirkan gagasan, konsep, dan 

argumentasi yang terdapat dalam teks-teks yang dikaji, sedangkan analisis historis 

digunakan untuk memahami konteks sosial, politik, dan budaya yang melatarbelakangi 

lahirnya pemikiran dan karya ilmuwan Muslim. Kedua metode analisis ini 

memungkinkan peneliti untuk melihat hubungan antara ide, konteks sejarah, dan 

dampak pemikiran tokoh-tokoh sains Islam secara komprehensif. 

 

Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan 

informasi yang diperoleh dari berbagai referensi untuk memastikan konsistensi dan 

akurasi data. Selain itu, peneliti juga melakukan penilaian kritis terhadap kredibilitas 

sumber, termasuk latar belakang penulis, tahun publikasi, serta relevansi dan otoritas 

akademik sumber tersebut. Langkah ini dilakukan untuk meminimalkan bias dan 

memastikan bahwa kesimpulan penelitian didasarkan pada data yang dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

 

Secara keseluruhan, metodologi penelitian ini dirancang untuk memberikan 

pemahaman yang mendalam dan komprehensif mengenai konsep sains dalam 



 Page 178 
 
 

perspektif Islam, dinamika perkembangan sains pada masa keemasan Islam, serta 

kontribusi dan pengaruh tokoh-tokoh sains Muslim terhadap perkembangan ilmu 

pengetahuan modern. Pendekatan kualitatif kepustakaan yang digunakan diharapkan 

mampu menghasilkan analisis yang reflektif, kritis, dan relevan dengan kajian sejarah 

dan filsafat sains kontemporer. 

PEMBAHASAN 

Sarana ilmiah merupakan elemen fundamental dalam proses berpikir dan 

kegiatan ilmiah karena menyediakan kerangka bagi penalaran yang sistematis, logis, 

dan dapat dipertanggungjawabkan. Tanpa adanya sarana ilmiah, kegiatan penelitian 

dan pengembangan ilmu pengetahuan akan kehilangan arah serta validitas karena tidak 

memiliki instrumen yang mengatur pola berpikir dan metode penyampaian 

pengetahuan secara rasional. Rahmawati menekankan bahwa sarana ilmiah tidak hanya 

berfungsi sebagai alat bantu teknis, melainkan juga sebagai sistem konseptual yang 

memungkinkan peneliti memahami, menjelaskan, dan mengkomunikasikan fenomena 

alam maupun sosial secara objektif. Dalam konteks pendidikan tinggi, penguasaan 

sarana ilmiah—meliputi bahasa ilmiah, matematika, statistika, dan logika—memegang 

peran krusial dalam membentuk kemampuan berpikir kritis dan metodologis 

mahasiswa. Kemampuan ini memungkinkan mahasiswa maupun peneliti 

mengembangkan argumen yang valid, menyusun karya ilmiah yang kredibel, serta 

melakukan evaluasi dan pengujian yang akurat terhadap berbagai hipotesis ilmiah. 

Dengan demikian, sarana ilmiah dapat dipahami sebagai seperangkat instrumen 

berpikir yang memungkinkan pengembangan ilmu pengetahuan secara sistematis, 

rasional, dan objektif, sekaligus menjadi medium integratif antara observasi, penalaran, 

dan komunikasi ilmiah yang efektif. 

 

Perkembangan sains pada masa keemasan Islam, yang berlangsung antara abad 

ke-8 hingga ke-14 Masehi, menunjukkan bukti historis bagaimana sarana ilmiah 

diterapkan secara optimal dalam tradisi intelektual Islam. Pada periode ini, dunia Islam 

menjadi pusat kegiatan ilmiah global, didukung oleh berdirinya berbagai lembaga 

pendidikan dan penelitian seperti Bayt al-Hikmah di Baghdad, Dar al-‘Ilm di Kairo, serta 

madrasah-madrasah di wilayah Andalusia. Keberhasilan ini bukan semata-mata hasil 

kemampuan rasional dan observasi ilmiah, melainkan juga didorong oleh semangat 

keilmuan yang bersumber dari ajaran Al-Qur’an dan hadis, yang memerintahkan 

manusia untuk berpikir, mengamati, dan meneliti alam semesta sebagai tanda 

kebesaran Allah SWT. Dalam kerangka ini, para ilmuwan Muslim mengembangkan 

disiplin ilmu yang luas, mulai dari matematika, astronomi, kedokteran, kimia, fisika, 

geografi, filsafat, hingga teknik, yang tidak hanya berfungsi sebagai alat pengetahuan 

tetapi juga sebagai sarana untuk memahami dan mendekatkan diri pada Tuhan. Faktor 

politik dan sosial juga turut memperkuat perkembangan sains; misalnya, pada masa 

Abbasiyah, pemerintah mendukung penerjemahan karya ilmuwan Yunani, Persia, dan 

India ke dalam bahasa Arab, menciptakan interaksi intelektual lintas budaya yang 



 Page 179 
 
 

memperkaya khazanah ilmu pengetahuan Islam serta melahirkan sintesis keilmuan 

baru. 

 

Tokoh-tokoh sains dalam peradaban Islam menjadi representasi konkret dari 

penerapan sarana ilmiah dan tradisi intelektual yang berkembang pada masa keemasan 

tersebut. Al-Khawarizmi, misalnya, melalui karyanya Al-Kitab al-Mukhtasar fi Hisab al-

Jabr wa al-Muqabalah, memperkenalkan metode sistematis dalam penyelesaian 

persamaan linear dan kuadrat yang menjadi fondasi aljabar modern. Selain matematika, 

kontribusinya dalam astronomi dan geografi, seperti penyusunan tabel astronomi Zij al-

Sindhind dan penyempurnaan peta dunia karya Ptolemaeus, menunjukkan bagaimana 

prinsip observasi, pengukuran, dan sistematisasi data diterapkan secara empiris. 

Warisan Al-Khawarizmi bahkan menembus era modern melalui istilah “algoritma” yang 

menjadi dasar komputasi digital, menegaskan relevansi sains Islam terhadap ilmu 

pengetahuan kontemporer. 

 

Ibnu Sina (Avicenna) menunjukkan integrasi antara rasionalitas dan empirisme 

dalam bidang kedokteran dan filsafat. Karyanya Al-Qanun fi al-Tibb tidak hanya 

membahas anatomi, penyakit, dan metode penyembuhan berbasis observasi empiris, 

tetapi juga diterapkan sebagai buku ajar di universitas-universitas Eropa hingga abad 

ke-17. Dalam filsafat, ia memadukan prinsip rasionalisme Yunani dengan teologi Islam, 

membahas hubungan jiwa dan tubuh serta teori pengetahuan yang memengaruhi 

perkembangan filsafat skolastik. Warisan intelektual Ibnu Sina menegaskan bahwa 

sains dalam tradisi Islam tidak terlepas dari nilai moral dan spiritual, melainkan 

merupakan medium untuk memahami realitas secara holistik, sejalan dengan tujuan 

pendidikan dan penelitian modern yang menekankan pendekatan multidisipliner. 

 

Al-Biruni, sebagai ilmuwan multitalenta, memberikan kontribusi besar dalam 

geografi, astronomi, fisika, serta antropologi. Melalui pengukuran bayangan matahari di 

puncak gunung, ia berhasil menghitung radius bumi dengan tingkat akurasi tinggi dan 

mengembangkan metode matematis untuk menentukan jarak dan ketinggian suatu 

tempat. Karya-karya Al-Biruni juga menunjukkan pendekatan ilmiah yang objektif 

dalam mempelajari budaya dan kepercayaan masyarakat lain, seperti yang tercermin 

dalam Kitab al-Hind. Pendekatan humanis dan toleran ini menunjukkan bahwa sains 

Islam tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga etis dan menghargai keragaman, nilai yang 

tetap relevan bagi ilmu pengetahuan kontemporer. 

 

Jabir Ibnu Hayyan, dikenal sebagai bapak kimia modern, mengubah praktik 

alkimia yang bersifat mistik menjadi disiplin ilmiah yang sistematis dan berbasis 

eksperimen. Melalui karya-karyanya, ia memperkenalkan teknik penyulingan, 

kristalisasi, sublimasi, dan oksidasi, serta mengembangkan alat laboratorium seperti 

alembic, retort, dan corong kaca. Pendekatan eksperimental Jabir menjadi dasar bagi 

kimia modern, menekankan prinsip observasi, verifikasi, dan replikasi eksperimen yang 

kini menjadi esensi metodologi ilmiah. Sementara itu, Ibnu al-Haytham (Alhazen) 



 Page 180 
 
 

meletakkan dasar optika modern dengan menekankan bahwa penglihatan terjadi 

karena cahaya dari objek masuk ke mata, bukan dipancarkan dari mata, sekaligus 

menjelaskan fenomena refleksi dan pembiasan. Metode ilmiah berbasis observasi dan 

eksperimen yang diperkenalkan Ibnu al-Haytham kemudian memengaruhi ilmuwan 

Barat seperti Roger Bacon dan Johannes Kepler, menjembatani tradisi sains Islam 

dengan sains modern. 

 

Pengaruh tokoh-tokoh sains Islam terhadap dunia modern sangat luas. Konsep 

algoritma Al-Khawarizmi menjadi fondasi ilmu komputer dan kecerdasan buatan; 

prinsip keseimbangan tubuh, jiwa, dan akal Ibnu Sina memengaruhi pendekatan holistic 

medicine; Jabir Ibnu Hayyan dan Ibnu al-Haytham meletakkan dasar bagi metode 

eksperimen dan verifikasi ilmiah yang kini menjadi landasan penelitian modern. 

Integrasi antara nilai spiritual dan rasionalitas ilmiah yang diwariskan oleh para 

ilmuwan Muslim ini menunjukkan bahwa sains tidak hanya sekadar mencari fakta, 

tetapi juga berperan dalam membentuk etika, akhlak, dan kemaslahatan umat manusia. 

Dengan demikian, warisan intelektual sains Islam tidak hanya berpengaruh pada 

zamannya, tetapi juga memberikan fondasi yang kuat bagi perkembangan ilmu 

pengetahuan, teknologi, dan pendidikan kontemporer, sekaligus menjadi sumber 

inspirasi bagi praktik sains yang beretika dan beradab. 

KESIMPULAN  

Berdasarkan kajian ini, dapat disimpulkan bahwa peradaban Islam telah 

memberikan kontribusi fundamental terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dunia. 

Tokoh-tokoh sains Muslim tidak hanya mengembangkan teori dan metode ilmiah, tetapi 

juga membangun kerangka epistemologis yang mengintegrasikan rasionalitas, 

empirisme, dan nilai spiritual. Metode observasi, eksperimen, dan verifikasi yang 

mereka terapkan menjadi dasar bagi sains modern dan turut memengaruhi 

perkembangan ilmu di Eropa melalui proses translasi karya-karya ilmuwan Muslim. 

Kontribusi ini menegaskan bahwa kemajuan ilmu pengetahuan bersifat kumulatif dan 

lintas peradaban. Selain itu, integrasi antara pengetahuan, etika, dan kemaslahatan 

manusia yang diwariskan oleh ilmuwan Muslim menjadi inspirasi penting bagi 

pengembangan praktik ilmiah yang beradab dan bertanggung jawab di era 

kontemporer. Dengan demikian, pemahaman terhadap sains Islam tidak hanya relevan 

secara historis, tetapi juga strategis untuk membangun paradigma keilmuan yang lebih 

inklusif dan beretika. 

REFERENSI; 

 Al-Biruni. (2002). Al-Biruni’s India (E. C. Sachau, Trans.). London: Kegan Paul. (Original 

work published 1030) 

 

Al-Khawarizmi. (2002). The Compendious Book on Calculation by Completion and 

Balancing (J. Cole, Trans.). New York: Springer. (Original work published 820) 

 



 Page 181 
 
 

Al-Qur’an. (n.d.). Al-Qur’an (Surah Al-‘Alaq, 1–5). 

 

Al-Haytham, I. (1989). The Optics of Ibn al-Haytham (A. I. Sabra, Trans.). London: 

Warburg Institute. (Original work published 1021) 

 

Ibn Sina (Avicenna). (2005). The Canon of Medicine (O. Cameron & A. H. Sharpe, Trans.). 

New York: AMS Press. (Original work published 1025) 

 

Jabir Ibn Hayyan. (2001). The Book of Seventy (A. Rashed, Trans.). Beirut: Institute for 

the History of Arabic Science. 

 

Nasr, S. H. (2007). Science and Civilization in Islam. Cambridge, MA: Harvard University 

Press. 

 

Gutas, D. (2001). Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic Translation 

Movement in Baghdad and Early ʻAbbāsid Society. London: Routledge. 

 

Dhanani, A. (2013). The Golden Age of Islam: Science, Culture and Intellectualism. 

London: I. B. Tauris. 

 

Saliba, G. (2007). Islamic Science and the Making of the European Renaissance. 

Cambridge, MA: MIT Press. 

 

Rahmawati, N. (2018). Sarana Ilmiah dan Pengembangan Pengetahuan di Perguruan 

Tinggi. Jakarta: Prenadamedia Group. 

 

Vernet, J. (2002). Islamic Science: An Illustrated Study. London: I. B. Tauris. 

 

Saeed, A. (2006). Islamic Thought: An Introduction. London: Routledge. 

 

 


