
PANDAI: Jurnal Pendidikan 

ISSN: XXXX-XXXX 

Volume 01 Issue 01, Agustus 2025 

Copyright by Author 

 
 
 

 

 Page 1 
 

Refleksi Konsep Pendidikan Islam dalam Filsafat Pendidikan: Sebuah 
Analisis Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis  

 
 

Achmad Zidan Zulfa1
, Nano Romansyah2

, Triyana Wulandari3 

IKIP PGRI Bojonegoro1 

Universitas Muhammadiyah Ponorogo2 

Institut Islam Al-Mujaddid Sabak3 

 
Email : a.zidan.zulfa@gmail.com 

 

Corresponding Author: Achmad Zidan Zulfa 1 

 

Abstrak indonesia  
Pendidikan Islam, dengan akar-akar yang kokoh dalam wahyu dan tradisi intelektual 
yang kaya, menawarkan paradigma yang berbeda dan komprehensif dibandingkan 
dengan filsafat pendidikan sekuler kontemporer. Makalah ini bertujuan untuk 
melakukan refleksi mendalam terhadap konsep-konsep kunci pendidikan Islam melalui 
lensa filsafat pendidikan, khususnya menyoroti dimensi ontologis, epistemologis, dan 
aksiologisnya. Analisis ini menunjukkan bahwa konsep Tawhid (keesaan Tuhan) 
merupakan fondasi utama yang membentuk seluruh bangunan filsafat pendidikan Islam, 
memengaruhi pemahaman tentang realitas (ontologi), sumber dan hakikat pengetahuan 
(epistemologi), serta nilai-nilai dan tujuan pendidikan (aksiologi). Hasil refleksi ini 
menegaskan bahwa pendidikan Islam berorientasi pada pembentukan insan kamil 
(manusia paripurna) yang memiliki keselarasan antara spiritualitas, intelektualitas, dan 
moralitas, serta relevan untuk mengatasi tantangan pendidikan modern.  
Kata Kunci: Pendidikan Islam, Filsafat Pendidikan, Tawhid, Ontologi, Epistemologi, 
Aksiologi, Insan Kamil. 
 

Abstract English  
Islamic education, with its strong roots in revelation and a rich intellectual tradition, 
offers a distinct and comprehensive paradigm compared to contemporary secular 
philosophies of education. This paper aims to present a deep reflection on the key 
concepts of Islamic education through the lens of philosophy of education, particularly 
highlighting its ontological, epistemological, and axiological dimensions. The analysis 
reveals that the concept of Tawhid (the Oneness of God) serves as the foundational 
principle shaping the entire structure of Islamic educational philosophy. It influences the 
understanding of reality (ontology), the source and nature of knowledge (epistemology), 
and the values and goals of education (axiology). This reflection affirms that Islamic 
education is oriented toward the formation of insan kamil (the complete or ideal human 
being), who embodies harmony between spirituality, intellectuality, and morality, and 
remains highly relevant in addressing the challenges of modern education. 
Keywords: Islamic Education, Philosophy of Education, Tawhid, Ontology, Epistemology, 
Axiology, Insan Kamil. 
 

mailto:a.zidan.zulfa@gmail.com


 Page 2 
 
 

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan merupakan pilar utama dalam pembangunan peradaban manusia. 

Sepanjang sejarah, setiap masyarakat dan kebudayaan mengembangkan sistem 

pendidikan yang mencerminkan pandangan dunia, nilai-nilai, dan cita-cita mereka. 

Dalam konteks modern, sistem pendidikan seringkali dihadapkan pada tantangan 

fragmentasi pengetahuan, krisis moral, dan hilangnya makna dalam pencarian ilmu. 

Fenomena ini memicu pencarian akan alternatif-alternatif pendidikan yang lebih holistik 

dan berorientasi nilai.(Musthofa, 2025) Pendidikan Islam, dengan sejarah ribuan tahun 

dan kekayaan intelektualnya, muncul sebagai salah satu paradigmatik yang menawarkan 

landasan filosofis yang kuat untuk menjawab tantangan tersebut. 

Filsafat pendidikan berfungsi sebagai landasan teoretis untuk merumuskan 

tujuan, isi, metode, dan evaluasi pendidikan. Ia mengkaji asumsi-asumsi mendasar 

tentang manusia, realitas, dan pengetahuan yang membentuk praktik pendidikan. (Al–

Attas, 2014)Dalam kerangka ini, refleksi terhadap konsep-konsep pendidikan Islam 

(Kuswanto, Abidin, et al., 2024) melalui lensa filsafat pendidikan menjadi krusial untuk 

memahami kedalaman, kekhasan, dan relevansinya. Pendidikan Islam tidak sekadar 

transfer pengetahuan, melainkan proses integral yang bertujuan membentuk individu 

yang seimbang dan bertanggung jawab, baik di dunia maupun di akhirat. Konsep-konsep 

seperti Tawhid, insan kamil, adab, ilm, dan akhlaq menjadi penanda karakteristik 

uniknya. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan merefleksikan konsep-konsep 

inti pendidikan Islam dalam kerangka filsafat pendidikan. Secara khusus, penelitian ini 

akan menguraikan bagaimana pandangan dunia Islam membentuk dimensi ontologis 

(hakikat realitas), epistemologis (hakikat dan sumber pengetahuan), dan aksiologis 

(hakikat nilai dan tujuan) pendidikan. Dengan demikian, diharapkan dapat diperoleh 

pemahaman yang lebih komprehensif tentang kontribusi filsafat pendidikan Islam 

terhadap wacana pendidikan global dan potensi solusinya terhadap berbagai 

permasalahan pendidikan kontemporer.(Musthofa & Ali, 2021) 

Sejumlah penelitian telah dilakukan untuk mengeksplorasi konsep-konsep 

pendidikan Islam dari perspektif filsafat pendidikan (Nasri, 2024) (Riyadi, 2021) 

(Sudrajat & Sufiyana, 2020) Meskipun sejumlah literatur telah membahas pendidikan 

Islam dari berbagai perspektif, terdapat beberapa celah penelitian yang dapat dijadikan 

fokus pengembangan studi lebih lanjut: Keterbatasan Penekanan Filosofis-Triadik 

(Ontologi, Epistemologi, Aksiologi): Banyak studi masih terfokus pada aspek normatif 

atau sejarah pendidikan Islam, namun belum banyak yang secara mendalam 

menganalisis struktur filosofis pendidikan Islam berdasarkan tiga dimensi utama filsafat 

(ontologi, epistemologi, dan aksiologi) dalam satu kerangka yang sistematis dan 

integratif. 

Minimnya Refleksi Kritis (Arif Musthofa & Ali, 2021) Terhadap Tantangan 

Modern: Sebagian besar kajian terdahulu belum secara eksplisit mengaitkan konsep-

konsep dasar pendidikan Islam dengan isu-isu kontemporer seperti fragmentasi 

pengetahuan, disorientasi nilai, dan krisis makna dalam pendidikan global. 



 Page 3 
 
 

Kurangnya Komparasi Paradigmatik antara Pendidikan Islam dan Filsafat 

Pendidikan Barat: Masih jarang ditemukan penelitian yang secara komprehensif 

membandingkan pandangan dunia pendidikan Islam dengan paradigma pendidikan 

Barat modern, terutama dalam konteks globalisasi dan sekularisasi pendidikan. 

Implementasi Praktis Konsep Filosofis: Banyak konsep filosofis seperti insan 

kamil, adab, dan tauhid dibahas secara teoritis, tetapi sedikit penelitian yang 

mengembangkan model implementatif dalam kurikulum (Kuswanto, Fajanela, et al., 

2024), pedagogi, atau evaluasi pendidikan modern berdasarkan konsep-konsep tersebut. 

(Hajjaj et al., 2024) 

Kekurangan Studi Interdisipliner: Sebagian besar kajian masih bersifat tekstual 

atau normatif-teologis, belum banyak yang mengintegrasikan pendekatan filsafat 

pendidikan Islam dengan disiplin lain seperti psikologi pendidikan, sosiologi pendidikan, 

atau kajian budaya. 

LANDASAN TEORI 

Landasan teori dalam penelitian ini mencakup teori-teori pokok yang 

berhubungan dengan filsafat pendidikan, filsafat pendidikan Islam, serta tiga dimensi 

dasar filsafat: ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Teori-teori ini menjadi fondasi 

konseptual untuk memahami dan menganalisis karakteristik serta kontribusi pendidikan 

Islam dalam menjawab tantangan pendidikan modern. 

 

1. Filsafat Pendidikan 

Filsafat pendidikan adalah cabang filsafat yang membahas dasar-dasar, tujuan, 

dan makna dari proses pendidikan. Menurut George F. Kneller (Kneller, 1963), filsafat 

pendidikan merupakan penerapan prinsip-prinsip dan metode filsafat dalam analisis isu-

isu pendidikan. Ia menguraikan bahwa pendidikan bukan hanya proses teknis atau 

administratif, melainkan aktivitas yang memiliki landasan metafisik, epistemologis, dan 

aksiologis yang mendalam. 

Tujuan filsafat pendidikan adalah: Merumuskan hakikat manusia sebagai subjek 

pendidikan (ontologi), Menentukan sumber dan metode memperoleh pengetahuan 

(epistemologi), Menyusun nilai-nilai dan tujuan pendidikan (aksiologi). Dengan kerangka 

tersebut, filsafat pendidikan membantu membangun sistem pendidikan yang tidak hanya 

fungsional, tetapi juga bermakna dan bernilai. 

 

2. Filsafat Pendidikan Islam 

Filsafat pendidikan Islam merupakan cabang filsafat pendidikan yang berakar 

pada pandangan dunia Islam (Islamic worldview). Ia berpijak pada prinsip Tauhid, yang 

mengakui kesatuan eksistensi, ilmu, dan nilai. Pendidikan dalam Islam bukan sekadar 

transmisi informasi, tetapi proses tazkiyah (penyucian jiwa) dan ta’dib (pembentukan 

adab), yang menuntun manusia menuju kesempurnaan sebagai insan kamil. 

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (Ahmad, 2021), pendidikan Islam 

adalah proses internalisasi ilmu yang benar (ilm) yang disertai dengan penanaman adab, 

dengan tujuan melahirkan manusia yang mampu mengenal dan menempatkan segala 



 Page 4 
 
 

sesuatu pada tempatnya. Al-Attas juga menekankan pentingnya integrasi ilmu dan nilai, 

serta perlunya membangun sistem pendidikan yang tidak terjebak dalam dikotomi ilmu 

agama dan ilmu dunia. 

Ciri-ciri khas filsafat pendidikan Islam: Berorientasi tauhid dan transendental, 

Holistik (integratif antara akal, hati, dan spiritualitas), Menekankan pembentukan akhlaq 

dan adab, Menggabungkan pengembangan intelektual dan moral. 

 

3. Dimensi Ontologis dalam Pendidikan Islam 

Ontologi adalah kajian tentang hakikat realitas dan eksistensi. Dalam Islam, 

realitas dipahami sebagai ciptaan Allah yang memiliki makna dan tujuan. Manusia, 

sebagai makhluk yang diberi amanah (khalifah), memiliki posisi sentral dalam 

pendidikan. 

Konsep fitrah menjadi dasar ontologis pendidikan Islam. Setiap manusia lahir 

dalam keadaan suci dan memiliki potensi untuk mengenal Tuhannya. Oleh karena itu, 

pendidikan adalah proses mengaktualisasikan potensi fitrah, bukan sekadar mengisi 

pikiran dengan pengetahuan. 

 

4. Dimensi Epistemologis dalam Pendidikan Islam 

Epistemologi berkaitan dengan teori pengetahuan: dari mana pengetahuan 

berasal, bagaimana validitasnya, dan bagaimana ia diperoleh. Dalam Islam, sumber 

pengetahuan mencakup: Wahyu (naqli) sebagai sumber absolut dan tertinggi, Akal (‘aql) 

sebagai alat pemahaman dan analisis, Pengalaman empirik (hissi) dan intuisi spiritual 

(dzauqi). 

Menurut Al-Ghazali, kombinasi antara wahyu dan akal adalah cara untuk 

mencapai pengetahuan yang utuh. Sedangkan menurut Ibn Sina, akal harus dipandu oleh 

nilai-nilai wahyu agar tidak menyimpang. Epistemologi pendidikan Islam menolak 

paham relativisme atau sekularisme ilmiah. Ilmu harus dikaitkan dengan nilai-nilai etis 

dan tujuan spiritual. 

 

5. Dimensi Aksiologis dalam Pendidikan Islam 

Aksiologi adalah cabang filsafat yang membahas nilai, termasuk etika dan estetika. 

Dalam konteks pendidikan, aksiologi menentukan:Nilai-nilai yang diajarkan,Tujuan akhir 

pendidikan, Kriteria keberhasilan pendidikan. 

Dalam Islam, nilai tertinggi adalah ketaatan kepada Allah dan pencapaian ridha-

Nya. Oleh karena itu, pendidikan Islam bertujuan menghasilkan manusia yang: Beriman 

dan bertaqwa, Berilmu dan beramal, Berakhlak mulia (akhlaq al-karimah). 

Konsep adab, sebagaimana ditegaskan al-Attas, mencakup keseluruhan aspek 

etika dan moral yang harus menjadi inti dari pendidikan. Tanpa adab, ilmu menjadi tidak 

bermanfaat, bahkan bisa menyesatkan. 

 

6. Integrasi Ketiga Dimensi dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Ketiga dimensi ontologi, epistemologi, dan aksiologi tidak dapat dipisahkan dalam 

pendidikan Islam. Pendidikan Islam bersifat integratif, di mana: Ontologi menentukan 



 Page 5 
 
 

siapa manusia dan apa tujuannya; Epistemologi menentukan bagaimana manusia 

memperoleh dan memproses ilmu; Aksiologi menentukan ke mana arah pendidikan itu 

dibawa. Integrasi ini menjadikan pendidikan Islam sebagai sistem yang komprehensif 

dan berorientasi nilai, bukan hanya teknis atau pragmatis. 

METODOLOGI 

 Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian bersifat 

konseptual-filosofis, yang bertujuan untuk menggali, menganalisis, dan merefleksikan 

konsep-konsep inti dalam filsafat pendidikan Islam. 

Pendekatan dan Kerangka Analisis, Penelitian ini menggunakan pendekatan 

filsafat pendidikan, dengan menitikberatkan pada tiga dimensi utama: Ontologi: 

Mengkaji hakikat realitas menurut pandangan dunia Islam dan implikasinya terhadap 

konsep pendidikan. Epistemologi: Mengkaji sumber, hakikat, dan cara memperoleh 

pengetahuan dalam kerangka Islam. Aksiologi: Menganalisis sistem nilai dan tujuan 

pendidikan Islam. 

Melalui kerangka ini, penelitian akan merefleksikan bagaimana pendidikan Islam 

menjawab tantangan kontemporer serta kontribusinya terhadap wacana pendidikan 

global. 

PEMBAHASAN 

Pendidikan Islam bukan sekadar proses penyampaian informasi atau 

pengembangan kecakapan intelektual, melainkan merupakan sistem yang berakar kuat 

pada pandangan dunia (worldview) Islam. Ia dipandu oleh prinsip Tauhid yang menjadi 

fondasi ontologis, epistemologis, dan aksiologis seluruh aktivitas kehidupan, termasuk 

pendidikan. Dalam hal ini, pendidikan Islam dirancang untuk membentuk manusia secara 

utuh yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual, 

emosional, dan moral. 

Berbeda dari paradigma pendidikan sekuler yang cenderung mengedepankan 

dimensi material dan instrumental, pendidikan Islam menawarkan pendekatan nilai-

orientatif dan transendental yang melihat manusia sebagai makhluk yang memiliki 

tujuan akhir (telos) berupa penghambaan kepada Allah dan tanggung jawab sebagai 

khalifah di muka bumi. 

Dimensi ontologis dalam filsafat pendidikan Islam mengacu pada pemahaman 

tentang hakikat eksistensi manusia dan realitas. Dalam Islam, manusia dipandang 

sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki fitrah pada QS. Ar-Rum: 30 (AN et al., 2021) 

yaitu kecenderungan bawaan untuk mengenal dan menyembah Tuhan. Pendidikan 

berfungsi untuk menumbuhkan dan memurnikan fitrah tersebut melalui proses tazkiyah 

atau penyucian jiwa dan pembentukan adab.(Leaman, 2016) 

Realitas tidak dipandang sekadar materi atau dunia empiris, tetapi mencakup 

dimensi ghaib (tak kasat mata) yang memiliki keterkaitan langsung dengan kehidupan 

manusia. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak memisahkan antara dunia dan akhirat, 



 Page 6 
 
 

materi dan spiritualitas, atau akal dan wahyu. Seluruh aspek realitas merupakan bagian 

dari satu kesatuan yang utuh dalam kerangka Tauhid. 

Implikasinya, proses pendidikan harus diarahkan pada pembentukan insan kamil 

yaitu manusia paripurna yang tidak hanya unggul dalam pengetahuan, tetapi juga dalam 

keimanan dan kepribadian. Ini merupakan respons langsung terhadap dehumanisasi dan 

reduksi nilai yang terjadi dalam sistem pendidikan modern yang hanya menekankan 

capaian akademik dan keterampilan teknis. 

Epistemologi pendidikan Islam berangkat dari keyakinan bahwa pengetahuan 

adalah amanah dan harus digunakan untuk mendekatkan diri kepada Allah. Sumber 

pengetahuan dalam Islam tidak hanya terbatas pada akal dan pengalaman empiris 

sebagaimana dalam tradisi Barat, tetapi juga mencakup: Wahyu (al-Qur’an dan Sunnah) 

sebagai sumber kebenaran absolut, Akal (‘aql) sebagai alat penting untuk menganalisis 

realitas, Hati (qalb) sebagai pusat kesadaran moral dan spiritual, Intuisi dan ilham 

sebagai bagian dari pengalaman batin yang sah.(Munip, 2024) 

Dengan landasan ini, pendidikan Islam menolak dikotomi antara ilmu agama dan 

ilmu dunia. Semua bentuk ilmu yang membawa pada pengenalan dan pengabdian kepada 

Tuhan dianggap bernilai ibadah. Oleh karena itu, tugas pendidik dalam Islam bukan 

sekadar mengajarkan ilmu, tetapi membimbing murid agar memperoleh pengetahuan 

yang benar dan bermanfaat, serta menumbuhkan akhlak mulia dalam penggunaannya. 

Konsep ‘ilm (ilmu) dalam Islam menekankan hubungan yang erat antara 

pengetahuan dan tanggung jawab moral. Ilmu bukan hanya untuk diketahui, tetapi harus 

diamalkan dan digunakan untuk kebaikan, sebagaimana disebutkan dalam hadits: 

“Barang siapa yang menuntut ilmu untuk membanggakan diri atau membodohi orang 

lain, maka ia akan masuk neraka.” (HR. Tirmidzi). 

Aksiologi dalam pendidikan Islam bertumpu pada prinsip bahwa pendidikan 

adalah sarana untuk mencapai kehidupan yang baik (hayatan tayyibah) di dunia dan 

akhirat. Tujuan utamanya adalah membentuk manusia yang: Beriman dan bertakwa 

kepada Allah, Berilmu dan bijaksana dalam bertindak, Berakhlak mulia dan bermanfaat 

bagi masyarakat, Mampu menjalankan peran sebagai khalifah di bumi. 

Nilai-nilai utama yang mendasari pendidikan Islam meliputi: Adab: sikap hormat 

dan tahu menempatkan sesuatu pada tempatnya, Akhlaq: karakter dan perilaku yang 

mencerminkan iman; Tanggung jawab sosial: kesadaran akan peran dalam masyarakat; 

Keadilan, kejujuran, dan amanah sebagai prinsip kehidupan. 

Berbeda dengan sistem pendidikan modern yang seringkali menempatkan 

kesuksesan akademik dan ekonomi sebagai tolok ukur utama, pendidikan Islam lebih 

menekankan pada kesuksesan eksistensial dan spiritual. Keberhasilan pendidikan tidak 

hanya dinilai dari capaian nilai ujian, tetapi dari pembentukan kepribadian yang beradab 

dan bertanggung jawab. 

Dalam konteks krisis pendidikan modern  seperti fragmentasi ilmu, komersialisasi 

pendidikan, krisis moral, dan disorientasi nilai   filsafat pendidikan Islam hadir sebagai 

paradigma alternatif yang menawarkan keseimbangan antara akal, hati, dan spiritualitas. 

Beberapa kontribusi penting filsafat pendidikan Islam dalam menjawab tantangan 

tersebut adalah: Mengintegrasikan ilmu dan nilai, sehingga ilmu tidak bersifat netral 



 Page 7 
 
 

secara moral; Menolak sekularisasi, dengan menghidupkan kembali kesadaran 

transendental dalam pendidikan; Menanamkan adab sejak dini, untuk mencegah 

degradasi moral generasi muda; Menawarkan pendidikan berorientasi tujuan akhirat, 

bukan sekadar kepentingan duniawi; Menjaga humanisasi pendidikan, dengan melihat 

peserta didik sebagai subjek spiritual, bukan objek ekonomi.(Fia et al., 2024) 

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam tidak hanya relevan untuk komunitas 

Muslim, tetapi juga dapat menjadi kontribusi penting dalam wacana pendidikan global 

yang tengah mencari kembali arah, makna, dan tujuan sejati pendidikan. 

Refleksi atas konsep-konsep pendidikan Islam dalam filsafat pendidikan 

membawa implikasi signifikan bagi tantangan global saat ini: Mengatasi Krisis Makna dan 

Moralitas: Dengan fondasi Tawhid dan orientasi pada insan kamil, pendidikan Islam 

dapat menawarkan kerangka yang kokoh untuk menanamkan nilai-nilai transcendental 

dan moral yang universal, melawan nihilisme dan relativisme moral yang merajalela di 

era modern  

Integrasi Ilmu Pengetahuan: Paradigma integrasi ilmu naqli dan aqli dalam Islam 

dapat menjadi model untuk mengatasi fragmentasi pengetahuan di lembaga pendidikan 

modern. Ini mendorong pendekatan interdisipliner yang menghubungkan ilmu-ilmu 

alam dengan humaniora, dan keduanya dengan dimensi spiritual, menghasilkan 

pemahaman yang lebih utuh tentang realitas. 

Pengembangan Karakter dan Adab: Penekanan pada adab dan akhlaq dalam 

pendidikan Islam sangat relevan untuk membentuk karakter peserta didik yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga mulia secara moral. Ini penting dalam 

menghadapi masalah-degradasi etika dan kurangnya tanggung jawab sosial yang marak 

di masyarakat. 

Pendidikan Holistik untuk Pembangunan Berkelanjutan: Konsep manusia sebagai 

khalifatullah dan alam semesta sebagai ayatullah menumbuhkan kesadaran ekologis dan 

tanggung jawab terhadap lingkungan. Pendidikan Islam mendorong penggunaan ilmu 

pengetahuan untuk kesejahteraan manusia dan menjaga keberlanjutan alam, sejalan 

dengan tujuan pembangunan berkelanjutan. 

Peran Guru sebagai Murabbi dan Mu'allim (Musthofa et al., 2023): Dalam 

pendidikan Islam, guru tidak hanya sebagai penyampai informasi (mu'allim) tetapi juga 

sebagai pendidik dan pembimbing yang menanamkan nilai-nilai (murabbi dan 

mu'addib). Ini menuntut guru untuk menjadi teladan yang baik dan memiliki integritas 

moral yang tinggi, bukan sekadar profesional di bidangnya. 

KESIMPULAN  

Dari pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa filsafat 

pendidikan Islam merupakan sistem yang utuh, integratif, dan transendental, yang 

berpijak pada pandangan dunia Islam dan mampu menjawab berbagai krisis pendidikan 

kontemporer. Melalui pendekatan ontologis, epistemologis, dan aksiologis, pendidikan 

Islam memberikan penekanan pada: 



 Page 8 
 
 

Ontologi: Pendidikan harus memahami hakikat manusia sebagai makhluk ciptaan 

Allah yang memiliki fitrah dan tujuan hidup spiritual. Hal ini mendorong arah pendidikan 

untuk membentuk manusia yang seimbang secara jasmani, akal, dan ruhani. 

Epistemologi: Sumber pengetahuan tidak hanya berasal dari akal dan 

pengalaman, tetapi juga wahyu. Pengetahuan dalam Islam harus membimbing kepada 

kebenaran, bukan hanya keahlian teknis. Oleh sebab itu, ilmu tidak bisa dipisahkan dari 

nilai, moralitas, dan tanggung jawab. 

Aksiologi: Tujuan pendidikan adalah pembentukan insan kamil manusia yang 

beriman, berilmu, beradab, dan bertanggung jawab kepada Tuhan, diri sendiri, 

masyarakat, dan alam. Pendidikan Islam mengarahkan peserta didik untuk mengamalkan 

ilmu demi kebaikan bersama, bukan untuk kepentingan pribadi semata. 

Filsafat pendidikan Islam juga terbukti relevan dalam menjawab tantangan 

pendidikan modern, seperti fragmentasi pengetahuan, krisis moral, disorientasi nilai, 

dan komersialisasi pendidikan. Oleh karena itu, pengembangan sistem pendidikan yang 

berakar pada prinsip-prinsip filsafat Islam sangat penting untuk membangun generasi 

yang tidak hanya cerdas, tetapi juga beradab dan bertakwa.. 

REFERENSI; 

Ahmad, A. (2021). Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Implikasinya 

dalam Pendidikan Islam. AN NUR: Jurnal Studi Islam, 13(1), 32–50. 

Al–Attas, S. M. N. (2014). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Penerbit UTM Press. 

AN, A. N., Alfian, M. Y., Saifudin, S., & Akhyar, S. (2021). Implementasi Metode Tafsir Tahlili 

Terhadap Qs Ar-Rum Ayat 30 Tentang Fitrah Manusia dalam Tafsir Azhar untuk 

Membendung Embrio Paham Atheis. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir, 6(02), 425–436. 

Arif Musthofa, M., & Ali, H. (2021). Factors Influencing Critical Thinking in Islamic 

Education in Indonesia: System, Tradition, Culture. Jurnal Ilmu Manajemen 

Terapan, 3(1), 1–19. 

Fia, O. A., Musthofa, M. A., & Devi, E. K. (2024). Analisis Pembiayaan Modal Kerja Terhadap 

Pertumbuhan Usaha Nasabah PT. Fifgroup Muara Sabak: Penelitian. Jurnal 

Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 3(2), 100–105. 

Hajjaj, W. A., Munip, A., & Nurjali, N. (2024). The role of communication in developing 

leadership and teamwork in schools. Indonesian Journal of Education (INJOE), 4(3), 

821–833. 

Kneller, G. F. (1963). Philosophy and education. Studies in Philosophy and Education, 3(1), 

78–84. 

Kuswanto, K., Abidin, Z., Pestano, R. D., & Ikhlas, M. (2024). Critical Thinking, Literacy, and 

Numeracy as Factors in STEM: Madrasah Student Learning. Edukasia: Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam, 19(1), 99–114. 

Kuswanto, K., Fajanela, J. V., & Abidin, Z. (2024). Learning Technology Increases the 

Perception of Online Learning. Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikan, 12(1), 88–

98. 

Leaman, O. (2016). The Qur’an: A Philosophical Guide. Bloomsbury Publishing. 



 Page 9 
 
 

Munip, A. (2024). Ilmu dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. Al-

Aulia: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu-Ilmu Keislaman, 10(1), 49–58. 

Musthofa, M. A. (2025). Madrasah Teacher Management in Enhancing Students’ 

Understanding of Religious Moderation. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan 

Multikulturalisme, 7(2), 782–798. 

Musthofa, M. A., & Ali, H. (2021). Faktor yang mempengaruhi berpikir kritis dalam 

pendidikan Islam di Indonesia: Kesisteman, tradisi, budaya. Jurnal Ilmu 

Manajemen Terapan, 3(1), 1–19. 

Musthofa, M. A., Yamin, M., & Badarussyamsi, B. (2023). Implementation of the Kullīyat 

al-Mu ‘allimīn Al-Islāmīyah Curriculum in Improving the Quality of Graduates in 

Islamic Boarding School. Journal of Educational Research, 2(2), 365–376. 

Nasri, U. (2024). Rethinking Religious Moderation: Revitalisasi Konsep Manusia 

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam dalam Konteks Multikultural. Jurnal Ilmiah 

Profesi Pendidikan, 9(1), 213–220. 

Riyadi, A. (2021). Esensialisme dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. 

Sudrajat, A., & Sufiyana, A. Z. (2020). Filsafat Pendidikan Islam Dalam Konsep 

Pembelajaran Holistik Pendidikan Agama Islam. Andragogi: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Agama Islam, 2(2), 38–47. 

 

 


