PANDALI: Jurnal Pendidikan
ISSN: XXXX-XXXX

Volume 01 Issue 01, Agustus 2025
Copyright by Author

OPEN ACCESS

Refleksi Konsep Pendidikan Islam dalam Filsafat Pendidikan: Sebuah
Analisis Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis

Achmad Zidan Zulfa', Nano Romansyah?, Triyana Wulandari?

IKIP PGRI Bojonegoro*
Universitas Muhammadiyah Ponorogo?
Institut Islam Al-Mujaddid Sabak?

Email : a.zidan.zulfa@gmail.com

Corresponding Author: Achmad Zidan Zulfa !

Abstrak indonesia

Pendidikan Islam, dengan akar-akar yang kokoh dalam wahyu dan tradisi intelektual
yang kaya, menawarkan paradigma yang berbeda dan komprehensif dibandingkan
dengan filsafat pendidikan sekuler kontemporer. Makalah ini bertujuan untuk
melakukan refleksi mendalam terhadap konsep-konsep kunci pendidikan Islam melalui
lensa filsafat pendidikan, khususnya menyoroti dimensi ontologis, epistemologis, dan
aksiologisnya. Analisis ini menunjukkan bahwa konsep Tawhid (keesaan Tuhan)
merupakan fondasi utama yang membentuk seluruh bangunan filsafat pendidikan Islam,
memengaruhi pemahaman tentang realitas (ontologi), sumber dan hakikat pengetahuan
(epistemologi), serta nilai-nilai dan tujuan pendidikan (aksiologi). Hasil refleksi ini
menegaskan bahwa pendidikan Islam berorientasi pada pembentukan insan kamil
(manusia paripurna) yang memiliki keselarasan antara spiritualitas, intelektualitas, dan
moralitas, serta relevan untuk mengatasi tantangan pendidikan modern.

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Filsafat Pendidikan, Tawhid, Ontologi, Epistemologi,
Aksiologi, Insan Kamil.

Abstract English

I[slamic education, with its strong roots in revelation and a rich intellectual tradition,
offers a distinct and comprehensive paradigm compared to contemporary secular
philosophies of education. This paper aims to present a deep reflection on the key
concepts of Islamic education through the lens of philosophy of education, particularly
highlighting its ontological, epistemological, and axiological dimensions. The analysis
reveals that the concept of Tawhid (the Oneness of God) serves as the foundational
principle shaping the entire structure of Islamic educational philosophy. It influences the
understanding of reality (ontology), the source and nature of knowledge (epistemology),
and the values and goals of education (axiology). This reflection affirms that Islamic
education is oriented toward the formation of insan kamil (the complete or ideal human
being), who embodies harmony between spirituality, intellectuality, and morality, and
remains highly relevant in addressing the challenges of modern education.

Keywords: Islamic Education, Philosophy of Education, Tawhid, Ontology, Epistemology,
Axiology, Insan Kamil.

Page 1


mailto:a.zidan.zulfa@gmail.com

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan pilar utama dalam pembangunan peradaban manusia.
Sepanjang sejarah, setiap masyarakat dan kebudayaan mengembangkan sistem
pendidikan yang mencerminkan pandangan dunia, nilai-nilai, dan cita-cita mereka.
Dalam konteks modern, sistem pendidikan seringkali dihadapkan pada tantangan
fragmentasi pengetahuan, krisis moral, dan hilangnya makna dalam pencarian ilmu.
Fenomena ini memicu pencarian akan alternatif-alternatif pendidikan yang lebih holistik
dan berorientasi nilai.(Musthofa, 2025) Pendidikan Islam, dengan sejarah ribuan tahun
dan kekayaan intelektualnya, muncul sebagai salah satu paradigmatik yang menawarkan
landasan filosofis yang kuat untuk menjawab tantangan tersebut.

Filsafat pendidikan berfungsi sebagai landasan teoretis untuk merumuskan
tujuan, isi, metode, dan evaluasi pendidikan. Ia mengkaji asumsi-asumsi mendasar
tentang manusia, realitas, dan pengetahuan yang membentuk praktik pendidikan. (Al-
Attas, 2014)Dalam kerangka ini, refleksi terhadap konsep-konsep pendidikan Islam
(Kuswanto, Abidin, et al., 2024) melalui lensa filsafat pendidikan menjadi krusial untuk
memahami kedalaman, kekhasan, dan relevansinya. Pendidikan Islam tidak sekadar
transfer pengetahuan, melainkan proses integral yang bertujuan membentuk individu
yang seimbang dan bertanggung jawab, baik di dunia maupun di akhirat. Konsep-konsep
seperti Tawhid, insan kamil, adab, ilm, dan akhlag menjadi penanda karakteristik
uniknya.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan merefleksikan konsep-konsep
inti pendidikan Islam dalam kerangka filsafat pendidikan. Secara khusus, penelitian ini
akan menguraikan bagaimana pandangan dunia Islam membentuk dimensi ontologis
(hakikat realitas), epistemologis (hakikat dan sumber pengetahuan), dan aksiologis
(hakikat nilai dan tujuan) pendidikan. Dengan demikian, diharapkan dapat diperoleh
pemahaman yang lebih komprehensif tentang kontribusi filsafat pendidikan Islam
terhadap wacana pendidikan global dan potensi solusinya terhadap berbagai
permasalahan pendidikan kontemporer.(Musthofa & Ali, 2021)

Sejumlah penelitian telah dilakukan untuk mengeksplorasi konsep-konsep
pendidikan Islam dari perspektif filsafat pendidikan (Nasri, 2024) (Riyadi, 2021)
(Sudrajat & Sufiyana, 2020) Meskipun sejumlah literatur telah membahas pendidikan
[slam dari berbagai perspektif, terdapat beberapa celah penelitian yang dapat dijadikan
fokus pengembangan studi lebih lanjut: Keterbatasan Penekanan Filosofis-Triadik
(Ontologi, Epistemologi, Aksiologi): Banyak studi masih terfokus pada aspek normatif
atau sejarah pendidikan Islam, namun belum banyak yang secara mendalam
menganalisis struktur filosofis pendidikan Islam berdasarkan tiga dimensi utama filsafat
(ontologi, epistemologi, dan aksiologi) dalam satu kerangka yang sistematis dan
integratif.

Minimnya Refleksi Kritis (Arif Musthofa & Ali, 2021) Terhadap Tantangan
Modern: Sebagian besar kajian terdahulu belum secara eksplisit mengaitkan konsep-
konsep dasar pendidikan Islam dengan isu-isu kontemporer seperti fragmentasi
pengetahuan, disorientasi nilai, dan krisis makna dalam pendidikan global.

Page 2



Kurangnya Komparasi Paradigmatik antara Pendidikan Islam dan Filsafat
Pendidikan Barat: Masih jarang ditemukan penelitian yang secara komprehensif
membandingkan pandangan dunia pendidikan Islam dengan paradigma pendidikan
Barat modern, terutama dalam konteks globalisasi dan sekularisasi pendidikan.

Implementasi Praktis Konsep Filosofis: Banyak konsep filosofis seperti insan
kamil, adab, dan tauhid dibahas secara teoritis, tetapi sedikit penelitian yang
mengembangkan model implementatif dalam kurikulum (Kuswanto, Fajanela, et al,
2024), pedagogi, atau evaluasi pendidikan modern berdasarkan konsep-konsep tersebut.
(Hajjaj et al,, 2024)

Kekurangan Studi Interdisipliner: Sebagian besar kajian masih bersifat tekstual
atau normatif-teologis, belum banyak yang mengintegrasikan pendekatan filsafat
pendidikan Islam dengan disiplin lain seperti psikologi pendidikan, sosiologi pendidikan,
atau kajian budaya.

LANDASAN TEORI

Landasan teori dalam penelitian ini mencakup teori-teori pokok yang
berhubungan dengan filsafat pendidikan, filsafat pendidikan Islam, serta tiga dimensi
dasar filsafat: ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Teori-teori ini menjadi fondasi
konseptual untuk memahami dan menganalisis karakteristik serta kontribusi pendidikan
Islam dalam menjawab tantangan pendidikan modern.

1. Filsafat Pendidikan

Filsafat pendidikan adalah cabang filsafat yang membahas dasar-dasar, tujuan,
dan makna dari proses pendidikan. Menurut George F. Kneller (Kneller, 1963), filsafat
pendidikan merupakan penerapan prinsip-prinsip dan metode filsafat dalam analisis isu-
isu pendidikan. [a menguraikan bahwa pendidikan bukan hanya proses teknis atau
administratif, melainkan aktivitas yang memiliki landasan metafisik, epistemologis, dan
aksiologis yang mendalam.

Tujuan filsafat pendidikan adalah: Merumuskan hakikat manusia sebagai subjek
pendidikan (ontologi), Menentukan sumber dan metode memperoleh pengetahuan
(epistemologi), Menyusun nilai-nilai dan tujuan pendidikan (aksiologi). Dengan kerangka
tersebut, filsafat pendidikan membantu membangun sistem pendidikan yang tidak hanya
fungsional, tetapi juga bermakna dan bernilai.

2. Filsafat Pendidikan Islam

Filsafat pendidikan Islam merupakan cabang filsafat pendidikan yang berakar
pada pandangan dunia Islam (Islamic worldview). Ia berpijak pada prinsip Tauhid, yang
mengakui kesatuan eksistensi, ilmu, dan nilai. Pendidikan dalam Islam bukan sekadar
transmisi informasi, tetapi proses tazkiyah (penyucian jiwa) dan ta’dib (pembentukan
adab), yang menuntun manusia menuju kesempurnaan sebagai insan kamil.

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (Ahmad, 2021), pendidikan Islam
adalah proses internalisasi ilmu yang benar (ilm) yang disertai dengan penanaman adab,
dengan tujuan melahirkan manusia yang mampu mengenal dan menempatkan segala

Page 3



sesuatu pada tempatnya. Al-Attas juga menekankan pentingnya integrasi ilmu dan nilai,
serta perlunya membangun sistem pendidikan yang tidak terjebak dalam dikotomi ilmu
agama dan ilmu dunia.

Ciri-ciri khas filsafat pendidikan Islam: Berorientasi tauhid dan transendental,
Holistik (integratif antara akal, hati, dan spiritualitas), Menekankan pembentukan akhlaq
dan adab, Menggabungkan pengembangan intelektual dan moral.

3. Dimensi Ontologis dalam Pendidikan Islam

Ontologi adalah kajian tentang hakikat realitas dan eksistensi. Dalam Islam,
realitas dipahami sebagai ciptaan Allah yang memiliki makna dan tujuan. Manusia,
sebagai makhluk yang diberi amanah (khalifah), memiliki posisi sentral dalam
pendidikan.

Konsep fitrah menjadi dasar ontologis pendidikan Islam. Setiap manusia lahir
dalam keadaan suci dan memiliki potensi untuk mengenal Tuhannya. Oleh karena itu,
pendidikan adalah proses mengaktualisasikan potensi fitrah, bukan sekadar mengisi
pikiran dengan pengetahuan.

4. Dimensi Epistemologis dalam Pendidikan Islam

Epistemologi berkaitan dengan teori pengetahuan: dari mana pengetahuan
berasal, bagaimana validitasnya, dan bagaimana ia diperoleh. Dalam Islam, sumber
pengetahuan mencakup: Wahyu (naqli) sebagai sumber absolut dan tertinggi, Akal (‘aql)
sebagai alat pemahaman dan analisis, Pengalaman empirik (hissi) dan intuisi spiritual
(dzauqi).

Menurut Al-Ghazali, kombinasi antara wahyu dan akal adalah cara untuk
mencapai pengetahuan yang utuh. Sedangkan menurut Ibn Sina, akal harus dipandu oleh
nilai-nilai wahyu agar tidak menyimpang. Epistemologi pendidikan Islam menolak
paham relativisme atau sekularisme ilmiah. [lmu harus dikaitkan dengan nilai-nilai etis
dan tujuan spiritual.

5. Dimensi Aksiologis dalam Pendidikan Islam

Aksiologi adalah cabang filsafat yang membahas nilai, termasuk etika dan estetika.
Dalam konteks pendidikan, aksiologi menentukan:Nilai-nilai yang diajarkan,Tujuan akhir
pendidikan, Kriteria keberhasilan pendidikan.

Dalam Islam, nilai tertinggi adalah ketaatan kepada Allah dan pencapaian ridha-
Nya. Oleh karena itu, pendidikan Islam bertujuan menghasilkan manusia yang: Beriman
dan bertaqwa, Berilmu dan beramal, Berakhlak mulia (akhlaq al-karimah).

Konsep adab, sebagaimana ditegaskan al-Attas, mencakup keseluruhan aspek
etika dan moral yang harus menjadi inti dari pendidikan. Tanpa adab, ilmu menjadi tidak
bermanfaat, bahkan bisa menyesatkan.

6. Integrasi Ketiga Dimensi dalam Filsafat Pendidikan Islam
Ketiga dimensi ontologi, epistemologi, dan aksiologi tidak dapat dipisahkan dalam
pendidikan Islam. Pendidikan Islam bersifat integratif, di mana: Ontologi menentukan

Page 4



siapa manusia dan apa tujuannya; Epistemologi menentukan bagaimana manusia
memperoleh dan memproses ilmu; Aksiologi menentukan ke mana arah pendidikan itu
dibawa. Integrasi ini menjadikan pendidikan Islam sebagai sistem yang komprehensif
dan berorientasi nilai, bukan hanya teknis atau pragmatis.

METODOLOGI

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian bersifat
konseptual-filosofis, yang bertujuan untuk menggali, menganalisis, dan merefleksikan
konsep-konsep inti dalam filsafat pendidikan Islam.

Pendekatan dan Kerangka Analisis, Penelitian ini menggunakan pendekatan
filsafat pendidikan, dengan menitikberatkan pada tiga dimensi utama: Ontologi:
Mengkaji hakikat realitas menurut pandangan dunia Islam dan implikasinya terhadap
konsep pendidikan. Epistemologi: Mengkaji sumber, hakikat, dan cara memperoleh
pengetahuan dalam kerangka Islam. Aksiologi: Menganalisis sistem nilai dan tujuan
pendidikan Islam.

Melalui kerangka ini, penelitian akan merefleksikan bagaimana pendidikan Islam
menjawab tantangan kontemporer serta kontribusinya terhadap wacana pendidikan
global.

PEMBAHASAN

Pendidikan Islam bukan sekadar proses penyampaian informasi atau
pengembangan kecakapan intelektual, melainkan merupakan sistem yang berakar kuat
pada pandangan dunia (worldview) Islam. la dipandu oleh prinsip Tauhid yang menjadi
fondasi ontologis, epistemologis, dan aksiologis seluruh aktivitas kehidupan, termasuk
pendidikan. Dalam hal ini, pendidikan Islam dirancang untuk membentuk manusia secara
utuh yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual,
emosional, dan moral.

Berbeda dari paradigma pendidikan sekuler yang cenderung mengedepankan
dimensi material dan instrumental, pendidikan Islam menawarkan pendekatan nilai-
orientatif dan transendental yang melihat manusia sebagai makhluk yang memiliki
tujuan akhir (telos) berupa penghambaan kepada Allah dan tanggung jawab sebagai
khalifah di muka bumi.

Dimensi ontologis dalam filsafat pendidikan Islam mengacu pada pemahaman
tentang hakikat eksistensi manusia dan realitas. Dalam Islam, manusia dipandang
sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki fitrah pada QS. Ar-Rum: 30 (AN et al.,, 2021)
yaitu kecenderungan bawaan untuk mengenal dan menyembah Tuhan. Pendidikan
berfungsi untuk menumbuhkan dan memurnikan fitrah tersebut melalui proses tazkiyah
atau penyucian jiwa dan pembentukan adab.(Leaman, 2016)

Realitas tidak dipandang sekadar materi atau dunia empiris, tetapi mencakup
dimensi ghaib (tak kasat mata) yang memiliki keterkaitan langsung dengan kehidupan
manusia. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak memisahkan antara dunia dan akhirat,

Page 5



materi dan spiritualitas, atau akal dan wahyu. Seluruh aspek realitas merupakan bagian
dari satu kesatuan yang utuh dalam kerangka Tauhid.

Implikasinya, proses pendidikan harus diarahkan pada pembentukan insan kamil
yaitu manusia paripurna yang tidak hanya unggul dalam pengetahuan, tetapi juga dalam
keimanan dan kepribadian. Ini merupakan respons langsung terhadap dehumanisasi dan
reduksi nilai yang terjadi dalam sistem pendidikan modern yang hanya menekankan
capaian akademik dan keterampilan teknis.

Epistemologi pendidikan Islam berangkat dari keyakinan bahwa pengetahuan
adalah amanah dan harus digunakan untuk mendekatkan diri kepada Allah. Sumber
pengetahuan dalam Islam tidak hanya terbatas pada akal dan pengalaman empiris
sebagaimana dalam tradisi Barat, tetapi juga mencakup: Wahyu (al-Qur’an dan Sunnah)
sebagai sumber kebenaran absolut, Akal (‘aql) sebagai alat penting untuk menganalisis
realitas, Hati (qalb) sebagai pusat kesadaran moral dan spiritual, Intuisi dan ilham
sebagai bagian dari pengalaman batin yang sah.(Munip, 2024)

Dengan landasan ini, pendidikan Islam menolak dikotomi antara ilmu agama dan
ilmu dunia. Semua bentuk ilmu yang membawa pada pengenalan dan pengabdian kepada
Tuhan dianggap bernilai ibadah. Oleh karena itu, tugas pendidik dalam Islam bukan
sekadar mengajarkan ilmu, tetapi membimbing murid agar memperoleh pengetahuan
yang benar dan bermanfaat, serta menumbuhkan akhlak mulia dalam penggunaannya.

Konsep ‘ilm (ilmu) dalam Islam menekankan hubungan yang erat antara
pengetahuan dan tanggung jawab moral. [Imu bukan hanya untuk diketahui, tetapi harus
diamalkan dan digunakan untuk kebaikan, sebagaimana disebutkan dalam hadits:
“Barang siapa yang menuntut ilmu untuk membanggakan diri atau membodohi orang
lain, maka ia akan masuk neraka.” (HR. Tirmidzi).

Aksiologi dalam pendidikan Islam bertumpu pada prinsip bahwa pendidikan
adalah sarana untuk mencapai kehidupan yang baik (hayatan tayyibah) di dunia dan
akhirat. Tujuan utamanya adalah membentuk manusia yang: Beriman dan bertakwa
kepada Allah, Berilmu dan bijaksana dalam bertindak, Berakhlak mulia dan bermanfaat
bagi masyarakat, Mampu menjalankan peran sebagai khalifah di bumi.

Nilai-nilai utama yang mendasari pendidikan Islam meliputi: Adab: sikap hormat
dan tahu menempatkan sesuatu pada tempatnya, Akhlaq: karakter dan perilaku yang
mencerminkan iman; Tanggung jawab sosial: kesadaran akan peran dalam masyarakat;
Keadilan, kejujuran, dan amanah sebagai prinsip kehidupan.

Berbeda dengan sistem pendidikan modern yang seringkali menempatkan
kesuksesan akademik dan ekonomi sebagai tolok ukur utama, pendidikan Islam lebih
menekankan pada kesuksesan eksistensial dan spiritual. Keberhasilan pendidikan tidak
hanya dinilai dari capaian nilai ujian, tetapi dari pembentukan kepribadian yang beradab
dan bertanggung jawab.

Dalam konteks krisis pendidikan modern seperti fragmentasi ilmu, komersialisasi
pendidikan, krisis moral, dan disorientasi nilai filsafat pendidikan Islam hadir sebagai
paradigma alternatif yang menawarkan keseimbangan antara akal, hati, dan spiritualitas.

Beberapa kontribusi penting filsafat pendidikan Islam dalam menjawab tantangan
tersebut adalah: Mengintegrasikan ilmu dan nilai, sehingga ilmu tidak bersifat netral

Page 6



secara moral; Menolak sekularisasi, dengan menghidupkan kembali kesadaran
transendental dalam pendidikan; Menanamkan adab sejak dini, untuk mencegah
degradasi moral generasi muda; Menawarkan pendidikan berorientasi tujuan akhirat,
bukan sekadar kepentingan duniawi; Menjaga humanisasi pendidikan, dengan melihat
peserta didik sebagai subjek spiritual, bukan objek ekonomi.(Fia et al., 2024)

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam tidak hanya relevan untuk komunitas
Muslim, tetapi juga dapat menjadi kontribusi penting dalam wacana pendidikan global
yang tengah mencari kembali arah, makna, dan tujuan sejati pendidikan.

Refleksi atas konsep-konsep pendidikan Islam dalam filsafat pendidikan
membawa implikasi signifikan bagi tantangan global saat ini: Mengatasi Krisis Makna dan
Moralitas: Dengan fondasi Tawhid dan orientasi pada insan kamil, pendidikan Islam
dapat menawarkan kerangka yang kokoh untuk menanamkan nilai-nilai transcendental
dan moral yang universal, melawan nihilisme dan relativisme moral yang merajalela di
era modern

Integrasi [lmu Pengetahuan: Paradigma integrasi ilmu naqli dan aqli dalam Islam
dapat menjadi model untuk mengatasi fragmentasi pengetahuan di lembaga pendidikan
modern. Ini mendorong pendekatan interdisipliner yang menghubungkan ilmu-ilmu
alam dengan humaniora, dan keduanya dengan dimensi spiritual, menghasilkan
pemahaman yang lebih utuh tentang realitas.

Pengembangan Karakter dan Adab: Penekanan pada adab dan akhlaq dalam
pendidikan Islam sangat relevan untuk membentuk karakter peserta didik yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga mulia secara moral. Ini penting dalam
menghadapi masalah-degradasi etika dan kurangnya tanggung jawab sosial yang marak
di masyarakat.

Pendidikan Holistik untuk Pembangunan Berkelanjutan: Konsep manusia sebagai
khalifatullah dan alam semesta sebagai ayatullah menumbuhkan kesadaran ekologis dan
tanggung jawab terhadap lingkungan. Pendidikan Islam mendorong penggunaan ilmu
pengetahuan untuk kesejahteraan manusia dan menjaga keberlanjutan alam, sejalan
dengan tujuan pembangunan berkelanjutan.

Peran Guru sebagai Murabbi dan Mu'allim (Musthofa et al, 2023): Dalam
pendidikan Islam, guru tidak hanya sebagai penyampai informasi (mu'allim) tetapi juga
sebagai pendidik dan pembimbing yang menanamkan nilai-nilai (murabbi dan
mu'addib). Ini menuntut guru untuk menjadi teladan yang baik dan memiliki integritas
moral yang tinggi, bukan sekadar profesional di bidangnya.

KESIMPULAN

Dari pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa filsafat
pendidikan Islam merupakan sistem yang utuh, integratif, dan transendental, yang
berpijak pada pandangan dunia Islam dan mampu menjawab berbagai krisis pendidikan
kontemporer. Melalui pendekatan ontologis, epistemologis, dan aksiologis, pendidikan
Islam memberikan penekanan pada:

Page 7



Ontologi: Pendidikan harus memahami hakikat manusia sebagai makhluk ciptaan
Allah yang memiliki fitrah dan tujuan hidup spiritual. Hal ini mendorong arah pendidikan
untuk membentuk manusia yang seimbang secara jasmani, akal, dan ruhani.

Epistemologi: Sumber pengetahuan tidak hanya berasal dari akal dan
pengalaman, tetapi juga wahyu. Pengetahuan dalam Islam harus membimbing kepada
kebenaran, bukan hanya keahlian teknis. Oleh sebab itu, ilmu tidak bisa dipisahkan dari
nilai, moralitas, dan tanggung jawab.

Aksiologi: Tujuan pendidikan adalah pembentukan insan kamil manusia yang
beriman, berilmu, beradab, dan bertanggung jawab kepada Tuhan, diri sendiri,
masyarakat, dan alam. Pendidikan Islam mengarahkan peserta didik untuk mengamalkan
ilmu demi kebaikan bersama, bukan untuk kepentingan pribadi semata.

Filsafat pendidikan Islam juga terbukti relevan dalam menjawab tantangan
pendidikan modern, seperti fragmentasi pengetahuan, krisis moral, disorientasi nilai,
dan komersialisasi pendidikan. Oleh karena itu, pengembangan sistem pendidikan yang
berakar pada prinsip-prinsip filsafat Islam sangat penting untuk membangun generasi
yang tidak hanya cerdas, tetapi juga beradab dan bertakwa..

REFERENSI;

Ahmad, A. (2021). Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Implikasinya
dalam Pendidikan Islam. AN NUR: Jurnal Studi Islam, 13(1), 32-50.

Al-Attas, S. M. N. (2014). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Penerbit UTM Press.

AN, A.N,, Alfian, M. Y., Saifudin, S., & Akhyar, S. (2021). Implementasi Metode Tafsir Tahlili
Terhadap Qs Ar-Rum Ayat 30 Tentang Fitrah Manusia dalam Tafsir Azhar untuk
Membendung Embrio Paham Atheis. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan
Tafsir, 6(02), 425-436.

Arif Musthofa, M., & Ali, H. (2021). Factors Influencing Critical Thinking in Islamic
Education in Indonesia: System, Tradition, Culture. Jurnal IImu Manajemen
Terapan, 3(1), 1-19.

Fia, O. A., Musthofa, M. A,, & Devi, E. K. (2024). Analisis Pembiayaan Modal Kerja Terhadap
Pertumbuhan Usaha Nasabah PT. Fifgroup Muara Sabak: Penelitian. Jurnal
Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 3(2), 100-105.

Hajjaj, W. A., Munip, A., & Nurjali, N. (2024). The role of communication in developing
leadership and teamwork in schools. Indonesian Journal of Education (INJOE), 4(3),
821-833.

Kneller, G. F. (1963). Philosophy and education. Studies in Philosophy and Education, 3(1),
78-84.

Kuswanto, K., Abidin, Z., Pestano, R. D., & Ikhlas, M. (2024). Critical Thinking, Literacy, and
Numeracy as Factors in STEM: Madrasah Student Learning. Edukasia: Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam, 19(1), 99-114.

Kuswanto, K., Fajanela, J. V., & Abidin, Z. (2024). Learning Technology Increases the
Perception of Online Learning. Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikan, 12(1), 88—
98.

Leaman, O. (2016). The Qur’an: A Philosophical Guide. Bloomsbury Publishing.

Page 8



Munip, A. (2024). [lmu dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. Al-
Aulia: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu-Ilmu Keislaman, 10(1), 49-58.

Musthofa, M. A. (2025). Madrasah Teacher Management in Enhancing Students’
Understanding of Religious Moderation. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan
Multikulturalisme, 7(2), 782-798.

Musthofa, M. A.,, & Ali, H. (2021). Faktor yang mempengaruhi berpikir kritis dalam
pendidikan Islam di Indonesia: Kesisteman, tradisi, budaya. Jurnal Iimu
Manajemen Terapan, 3(1), 1-19.

Musthofa, M. A,, Yamin, M., & Badarussyamsi, B. (2023). Implementation of the Kulliyat
al-Mu ‘allimin Al-Islamiyah Curriculum in Improving the Quality of Graduates in
I[slamic Boarding School. Journal of Educational Research, 2(2), 365-376.

Nasri, U. (2024). Rethinking Religious Moderation: Revitalisasi Konsep Manusia
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam dalam Konteks Multikultural. Jurnal IImiah
Profesi Pendidikan, 9(1), 213-220.

Riyadi, A. (2021). Esensialisme dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam.

Sudrajat, A, & Sufiyana, A. Z. (2020). Filsafat Pendidikan Islam Dalam Konsep
Pembelajaran Holistik Pendidikan Agama Islam. Andragogi: Jurnal Ilmiah
Pendidikan Agama Islam, 2(2), 38-47.

Page 9



