PANDALI: Jurnal Pendidikan
ISSN: XXXX-XXXX

Volume 01 Issue 01, Agustus 2025
Copyright by Author

OPEN ACCESS

Pendidikan Islam Indonesia: Transformasi Lembaga dan Kurikulum

Nasywa Alifia Azzahra' Ria Astuti Safitri?, Hasna Dewi?

Institut Agama Islam Negeri Kediri®
Universitas Muhammadiyah Ponorogo?
Institut Islam Al-Mujaddid Sabak®

Email : naswa.alifla@gmail.com
Corresponding Author: Nasywa Alifia Azzahral

Abstrak indonesia

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis transformasi historis pendidikan Islam di
Indonesia, dengan fokus khusus pada evolusi lembaga dan kurikulum dari masa kolonial
Belanda hingga era Reformasi. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode penelitian
sejarah, studi ini menelusuri bagaimana kebijakan politik, tekanan sosial, dan dinamika
keagamaan membentuk wajah pendidikan Islam. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa pendidikan Islam tidak statis; ia mengalami proses adaptasi, formalisasi, dan
integrasi yang kompleks. Pada era kolonial, sistem pesantren yang otonom mulai
berinteraksi dengan model pendidikan Barat. Pasca-kemerdekaan, upaya integrasi
melalui kebijakan seperti madrasah dan UU No. 2/1989 berusaha menyelaraskan
dikotomi antara ilmu agama dan umum. Puncaknya pada era Reformasi, dengan otonomi
daerah dan UU No. 20/2003, pendidikan Islam mencapai posisi setara dalam sistem
pendidikan nasional, meski tantangan seperti kualitas guru, standarisasi, dan radikalisme
tetap menjadi pekerjaan rumah. Penelitian ini menyimpulkan bahwa transformasi
pendidikan Islam merupakan cerminan dari perjuangan identitas dan modernisasi umat
I[slam Indonesia.

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Transformasi, Lembaga, Kurikulum, Pesantren, Madrasah,
Kolonial, Reformasi.

Abstract English

This study aims to analyze the historical transformation of Islamic education in
Indonesia, with a particular focus on the evolution of institutions and curricula from the
Dutch colonial period to the Reform Era. Using a qualitative approach and historical
research methods, the study traces how political policies, social pressures, and religious
dynamics have shaped the face of Islamic education. The findings reveal that Islamic
education is not static; it undergoes complex processes of adaptation, formalization, and
integration. During the colonial era, autonomous pesantren systems began to interact
with Western models of education. In the post-independence period, integration efforts
such as the establishment of madrasahs and the enactment of Law No. 2/1989 attempted
to bridge the dichotomy between religious and secular knowledge. These efforts
culminated in the Reform Era, where regional autonomy and Law No. 20/2003 granted
Islamic education a more equal position within the national education system. However,
challenges such as teacher quality, curriculum standardization, and the threat of
radicalism remain ongoing concerns. The study concludes that the transformation of

Page 10


mailto:naswa.alifia@gmail.com

Islamic education reflects the broader struggle for identity and modernization within the
Indonesian Muslim community.

Keywords: Islamic Education, Transformation, Institutions, Curriculum, Pesantren,
Madrasah, Colonial, Reform

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam merupakan salah satu pilar fundamental dalam pembentukan
peradaban dan karakter masyarakat Indonesia. Sejarahnya yang panjang dan dinamis
menjadikannya objek studi yang kaya untuk memahami interaksi antara agama, negara,
dan masyarakat. Sejak masa pra-kolonial, Islam telah ditransmisikan melalui jaringan
ulama dan lembaga-lembaga informal, yang kemudian berevolusi menjadi sistem
pesantren yang sangat terstruktur (Azra, 2014)

Perjumpaan dengan kekuatan kolonial Barat memperkenalkan paradigma
pendidikan modern yang berbeda, menciptakan dikotomi antara sistem pendidikan
"pribumi/agama"” dan "Barat/sekolah"”. Dikotomi inilah yang kemudian memicu proses
transformasi panjang pendidikan Islam, tidak hanya dalam aspek kelembagaan tetapi
juga dalam substansi kurikulumnya. Transformasi ini berlanjut pasca-kemerdekaan, di
mana negara hadir dengan kebijakan-kebijakan yang bertujuan mengintegrasikan
pendidikan Islam ke dalam mainstream pendidikan nasional, sebuah proses yang
mencapai momentum signifikannya pada era Reformasi.

Pertemuan antara pendidikan Islam dengan kekuatan kolonial Barat menandai
awal dari perubahan besar dalam wajah pendidikan di Indonesia. Kolonialisme Belanda
tidak hanya membawa misi ekonomi dan politik, tetapi juga menyebarkan paradigma
pendidikan modern sekuler yang sangat berbeda dengan tradisi pendidikan Islam yang
telah lama berakar dalam masyarakat. Sistem pendidikan kolonial memperkenalkan
sekolah formal dengan struktur kelas, jenjang, dan kurikulum berbasis rasionalisme dan
utilitarianisme Barat, yang kemudian menciptakan dikotomi tajam antara pendidikan
"pribumi/agama" dan pendidikan "Barat/sekolah".(Hanipudin, 2019)

Dikotomi ini tidak bersifat netral, melainkan mengandung dimensi ideologis yang
mendalam.(Musthofa, 2025) Pendidikan Islam, terutama dalam bentuk pesantren,
diposisikan sebagai tradisional, tidak modern, dan kurang produktif secara ekonomi,
sementara pendidikan Barat dipandang sebagai jalan menuju kemajuan dan mobilitas
sosial. Realitas ini menimbulkan tekanan sekaligus tantangan bagi komunitas Muslim
untuk melakukan penyesuaian dan transformasi. Maka muncullah berbagai upaya
reformasi, mulai dari pembentukan madrasah modern hingga integrasi ilmu umum ke
dalam kurikulum pesantren, sebagai bentuk respon kreatif terhadap tantangan zaman.

Transformasi ini tidak berhenti pada masa kolonial. Setelah Indonesia merdeka,
negara mulai mengambil peran aktif dalam merumuskan arah dan bentuk sistem
pendidikan nasional. Upaya untuk mengintegrasikan pendidikan Islam ke dalam arus
utama kebijakan pendidikan nasional semakin nyata melalui kebijakan formal seperti
pengakuan terhadap madrasah dan penyusunan kurikulum terpadu.(Kuswanto, Abidin,
etal,, 2024) Namun, proses ini berjalan bertahap dan penuh negosiasi, karena melibatkan
berbagai kepentingan politik, sosial, dan keagamaan.(Arif Musthofa & Ali, 2021)

Page 11



Puncaknya terjadi pada era Reformasi, di mana semangat demokratisasi dan
otonomi daerah membuka ruang lebih luas bagi pengakuan dan penguatan lembaga
pendidikan Islam.(Selvia, 2024) Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional menjadi tonggak penting yang menegaskan kesetaraan kedudukan
madrasah dan pesantren dalam sistem pendidikan nasional. Dalam konteks ini,
transformasi pendidikan Islam tidak hanya menyangkut aspek struktural dan
administratif, tetapi juga menyentuh substansi kurikulum, pendekatan pedagogis, hingga
orientasi nilai-nilainya.(Fia et al., 2024)

Namun demikian, transformasi ini bukan tanpa tantangan. Masih terdapat
kesenjangan antara idealisme filosofis pendidikan Islam yang menekankan pembentukan
insan kamil yang utuh secara spiritual, intelektual, dan moral dengan realitas
implementasi di lapangan, yang seringkali dibatasi oleh masalah kualitas guru,
keterbatasan infrastruktur, serta intervensi ideologis yang ekstrem. Oleh karena itu,
transformasi pendidikan Islam harus terus dibaca sebagai proses dinamis yang
mencerminkan dialektika antara identitas, modernitas, dan tantangan zaman.

Research Gap Banyak penelitian terdahulu telah mengkaji sejarah pendidikan
[slam Indonesia, namun seringkali terfokus pada periode tertentu (misalnya, hanya era
kolonial atau Orde Baru) atau pada lembaga tertentu seperti pesantren. Studi yang
komprehensif yang menelusuri secara detail kesinambungan dan perubahan (continuity
and change) dalam transformasi kelembagaan dan kurikulum dari hulu (kolonial) hingga
hilir (Reformasi) masih relatif terbatas. Paper ini berupaya mengisi gap tersebut dengan
menyajikan analisis menyeluruh yang menghubungkan titik-titik transformasi kebijakan,
respon lembaga Islam, dan perubahan kurikulum dalam satu narasi historis yang
koheren, sehingga memberikan perspektif yang lebih holistik tentang evolusi pendidikan
[slam Indonesia.

Tujuan Penelitian Tujuan penelitian ini adalah untuk: Memetakan dan
menganalisis transformasi kelembagaan pendidikan Islam (pesantren, madrasabh,
sekolah Islam) dari era kolonial hingga Reformasi. Menganalisis evolusi kurikulum
pendidikan Islam dan pergeseran orientasinya. Mengidentifikasi faktor-faktor politik,
sosial, dan keagamaan yang menjadi pendorong utama transformasi tersebut.

LANDASAN TEORI
Teori Modernisasi dan Respons Institusi

Studi ini menggunakan kerangka modernisasi yang tidak linier, yaitu pendekatan
yang mengakui bahwa proses modernisasi tidak selalu mengakibatkan penghapusan
lembaga tradisional, tetapi justru membuka ruang bagi resistensi kreatif, adaptasi
selektif, dan integrasi kontekstual. Dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia,
pesantren dan madrasah tidak tergantikan oleh model pendidikan modern Barat, tetapi
justru menunjukkan kemampuan untuk beradaptasi, mengadopsi unsur baru, dan
memfilter nilai-nilai asing sesuai dengan kerangka nilai Islam dan kebutuhan lokal (Azra,
1999)

Pendekatan ini kontras dengan teori modernisasi klasik yang sering diasosiasikan
dengan para pemikir seperti Rostow dan Parsons, yang cenderung melihat modernisasi

Page 12



sebagai transformasi linier dari tradisional ke modern. Dalam kenyataannya, pendidikan
[slam di Indonesia menunjukkan bahwa modernitas dan tradisi bukan dua kutub yang
saling meniadakan, melainkan dua entitas yang bisa berinteraksi secara dialektis.

Selain itu, teori institusi dari Douglas North (Khalid, 2015)memberikan kerangka
analisis penting dalam memahami bagaimana lembaga-lembaga baik formal seperti
peraturan negara, maupun informal seperti norma sosial dan nilai agama berevolusi
sebagai respons terhadap perubahan “aturan main” (rules of the game) dalam
masyarakat. Dalam konteks ini, pendidikan Islam dapat dilihat sebagai lembaga yang
aktif merespons perubahan sistem politik (dari kolonial ke nasional dan reformasi),
perubahan sosial (urbanisasi, mobilitas sosial), dan perubahan global (globalisasi,
digitalisasi).Untuk memperkuat kerangka ini, beberapa teori relevan lainnya yang turut
digunakan antara lain:

Teori Resiliensi Budaya (Cultural Resilience Theory)

Teori ini melihat bagaimana lembaga-lembaga tradisional mempertahankan inti
identitas budayanya sambil mengadopsi unsur modern demi kelangsungan hidup.
Pendidikan Islam, khususnya pesantren, menunjukkan resiliensi budaya melalui
kemampuannya menginternalisasi teknologi, kurikulum umum, dan manajemen modern
tanpa kehilangan ruh keagamaannya (Zamhari, 2010) Ini menunjukkan bahwa
transformasi bukan sekadar adaptasi pragmatis, melainkan strategi pelestarian nilai
melalui perubahan bentuk.

Teori Hibriditas (Hybridity Theory - Homi Bhabha, 1994)

Dalam kerangka postkolonial,(Sultoni & Utomo, 2021) teori hibriditas
menjelaskan bagaimana identitas dan praktik sosial terbentuk dalam ruang pertemuan
antara dua budaya atau sistem. Pendidikan Islam Indonesia adalah contoh konkrit dari
produk hibrid, di mana nilai-nilai Islam bertemu dengan struktur pendidikan Barat, lalu
menghasilkan bentuk-bentuk baru seperti madrasah modern, sekolah Islam terpadu, dan
UIN. Bentuk-bentuk ini bukan sekadar "penjiplakan" atau pelestarian tradisi, melainkan
kreativitas institusional yang lahir dari tarik-menarik antara kekuatan lokal dan global.
Teori Sistem Sosial (Talcott Parsons, 1951)

Parsons melihat lembaga sosial sebagai sistem yang berfungsi untuk
mempertahankan keteraturan dan stabilitas sosial melalui adaptasi, pencapaian tujuan,
integrasi, dan pemeliharaan pola (AGIL Schema). Pendidikan Islam, dalam perspektif ini,
dapat dilihat sebagai bagian dari sistem sosial yang berperan mempertahankan nilai dan
identitas masyarakat Muslim dalam menghadapi perubahan struktural dan kultural.
Transformasi kurikulum, metode pengajaran, dan manajemen kelembagaan merupakan
wujud fungsi adaptif lembaga pendidikan Islam terhadap dinamika eksternal.(Maunah,
2016)

Teori Neo-Institusionalisme (Scott, 2008)

Neo-institusionalisme menyoroti pentingnya legitimasi sosial dan simbolik, bukan
hanya efisiensi struktural, (Mariana et al, 2007) dalam mempertahankan eksistensi
lembaga. Dalam konteks ini, madrasah dan pesantren tidak hanya beradaptasi untuk
efisiensi akademik, tetapi juga untuk mendapatkan pengakuan sosial, kultural, dan legal
dari masyarakat dan negara. Transformasi yang terjadi tidak semata teknokratis,

Page 13



melainkan juga mencerminkan upaya mempertahankan legitimasi di mata publik dan
otoritas.

Dengan menggabungkan berbagai teori di atas, studi ini memposisikan
pendidikan Islam bukan sebagai korban pasif dari modernitas, tetapi sebagai aktor sosial
yang aktif, adaptif, dan kreatif. Proses transformasi pendidikan Islam dari masa kolonial
hingga era reformasi menunjukkan bahwa lembaga keagamaan dapat bertransformasi
tanpa kehilangan identitas, selama memiliki kapasitas untuk membaca perubahan
zaman, merespons secara strategis, dan mengelola ketegangan antara nilai lama dan
tuntutan baru.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian
sejarah (DP, 2022)Pendekatan ini dipilih karena fokus utama penelitian adalah untuk
menelusuri, merekonstruksi, dan menganalisis transformasi pendidikan Islam di
Indonesia dalam lintasan waktu, mulai dari masa kolonial Belanda hingga era Reformasi.
Penelitian historis memungkinkan peneliti memahami dinamika pendidikan Islam
sebagai suatu proses yang dipengaruhi oleh konteks sosial, politik, dan budaya pada
setiap periodenya.

Jenis penelitian ini adalah penelitian deskriptif-analitis, yang bertujuan untuk
menggambarkan perubahan-perubahan yang terjadi dalam lembaga dan kurikulum
pendidikan Islam serta menganalisis faktor-faktor yang mendorong atau menghambat
proses transformasi tersebut. Penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan fakta sejarah,
tetapi juga memberikan interpretasi kritis terhadap dinamika yang terjadi, terutama
dalam kaitannya dengan interaksi antara tradisi keislaman dan modernitas pendidikan.

Data dikumpulkan melalui teknik studi pustaka (library research). Peneliti
mengakses sumber-sumber tersebut melalui perpustakaan universitas, jurnal online
serta dokumen digital dari portal resmi pemerintah dan lembaga riset.

Data yang telah dikumpulkan dianalisis menggunakan pendekatan: Analisis
Historis: Untuk menelusuri kronologi perkembangan pendidikan Islam dan menganalisis
latar belakang serta konteks sosial-politik yang mempengaruhinya. Analisis Kritis-
Konseptual: Untuk merefleksikan perkembangan tersebut dalam kerangka teori
modernisasi, institusionalisme, dan filsafat pendidikan Islam. Analisis Tematik: Untuk
mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul dalam setiap era (kolonial, pasca-
kemerdekaan, Orde Baru, dan Reformasi), seperti otonomi, integrasi, kurikulum, dan
respons terhadap perubahan.(Kuswanto, Fajanela, et al., 2024)

Untuk memastikan validitas dan kredibilitas data, dilakukan triangulasi sumber
dengan membandingkan data dari berbagai referensi akademik yang kredibel. Peneliti
juga melakukan kritik sumber sejarah (eksternal dan internal) untuk mengevaluasi
keaslian, otoritas, dan relevansi dokumen yang digunakan..

PEMBAHASAN
Era Kolonial: Otonomi Pesantren dan Awal Modernisasi Pada masa ini, pendidikan
[slam berpusat pada pesantren yang otonom dengan kurikulum berbasis kitab kuning

Page 14



(buku teks klasik berbahasa Arab) yang mempelajari fikih, tauhid, tasawuf, nahwu-
sharaf, dan tafsir-hadis. Sistem sorogan dan bandongan menjadi metode utama.
Intervensi kolonial melalui Politik Etis (1901) dengan mendirikan sekolah-sekolah
Belanda (sekolah kelas satu untuk orang Eropa dan priyayi, dan sekolah desa untuk
pribumi) menciptakan dikotomi. Sekolah Belanda menjanjikan mobilitas sosial,
sementara pesantren mempertahankan tradisi keagamaan. Tekanan ini memicu respons
modernis, ditandai dengan berdirinya madrasah modern pertama, Sekolah Adabiyah di
Padang (1909) dan Madrasah Muhammadiyah (1911) di Yogyakarta oleh K.H. Ahmad
Dahlan.(Arifin, 2018) Madrasah memperkenalkan sistem kelas, bangku, papan tulis, dan
mengintegrasikan pelajaran umum (berhitung, ilmu alam) ke dalam kurikulum agama
(Steenbrink, 1986).

Era Pasca-Kemerdekaan (1945-1966): Konsolidasi dan Upaya Integrasi Awal
Pasca-kemerdekaan, pemerintah berusaha mengonsolidasikan sistem pendidikan
nasional. UU No. 4/1950 tentang Dasar-Dasar Pendidikan dan Pengajaran di Sekolah
menjadi landasan awal. Pendidikan Islam masih berjalan paralel, tetapi mulai diakui.
Kementerian Agama, yang berdiri pada 1946, menjadi patron utama madrasah dan
pesantren. Pada era inij, terjadi upaya sistematis untuk memodernisasi madrasah dengan
menyusun kurikulum yang lebih terstandarisasi, meski fokus utama tetap pada ilmu-ilmu
keislaman. Pesantren masih mempertahankan otonominya, tetapi mulai merasakan
kebutuhan untuk beradaptasi dengan tuntutan zaman.

Era Orde Baru (1966-1998): Formalisasi dan Integrasi ke Sistem Nasional Era
Orde Baru merupakan periode krusial dimana negara secara aktif melakukan intervensi
untuk mengintegrasikan pendidikan Islam. Kebijakan SKB 3 Menteri (1975) antara
Mendikbud, Menag, dan Mendagri adalah titik balik utama. Kebijakan ini memberikan
pengakuan formal bahwa ijazah madrasah memiliki nilai yang sama dengan ijazah
sekolah umum, asalkan madrasah tersebut memasukkan pelajaran umum sesuai
kurikulum nasional. Ini memaksa madrasah untuk melakukan reformasi kurikulum
besar-besaran menuju kurikulum yang integratif (70% umum, 30% agama). Puncaknya
adalah UU No. 2/1989 tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang memasukkan madrasah
sebagai bagian dari sistem pendidikan nasional pada jalur sekolah (jenjang MI, MTs, MA).
Pesantren juga didorong untuk mengadopsi kurikulum nasional dan mendapatkan status
disamakan. Proses ini, meski berhasil meningkatkan akses dan kesetaraan, menuai kritik
karena dianggap mengikisi otonomi dan kekhasan pendidikan Islam (Hasbullah, 1999).

Era Reformasi (1998-Sekarang): Otonomi, Demokratisasi, dan Tantangan Baru
Runtuhnya Orde Baru dan diterapkannya otonomi daerah membawa angin segar bagi
pendidikan Islam. UU No. 20/2003 tentang Sisdiknas semakin memperkuat posisi
madrasah dan pesantren. Kebijakan link and match dan Kurikulum Berbasis Kompetensi
(KBK) memberikan keleluasaan bagi lembaga pendidikan untuk mengembangkan
kurikulum muatan lokal, yang memungkinkan pesantren dan madrasah memperkuat
kekhasan keagamaannya. Transformasi pada era ini ditandai oleh:

Diversifikasi Lembaga: Munculnya sekolah Islam terpadu, pesantren modern
dengan kurikulum plus, dan model-model hybrid lainnya. Kurikulum Integratif-
Interkonektif: Perguruan Tinggi Agama Islam mempelopori pengembangan paradigma

Page 15



kurikulum yang menyinergikan ilmu agama dan ilmu umum secara organik, bukan
sekadar ditambahkan.

Tantangan Baru: Di samping Kkesempatan, tantangan muncul seperti
komersialisasi pendidikan, kesenjangan kualitas antara madrasah di kota dan desa, serta
ancaman penetrasi paham radikal melalui kegiatan ekstrakurikuler di beberapa lembaga.
[su literasi digital, globalisasi, dan deradikalisasi menjadi bagian dari wacana kurikulum
kontemporer (Zuhdi, 2020).

KESIMPULAN

Transformasi pendidikan Islam Indonesia dari era kolonial hingga Reformasi
adalah sebuah proses dinamis yang digerakkan oleh interaksi kompleks antara faktor
eksternal (kebijakan negara, tekanan global) dan faktor internal (daya adaptasi
komunitas Muslim). Transformasi kelembagaan bergerak dari model pesantren yang
otonom dan tradisional menuju model madrasah yang terintegrasi dengan sistem negara,
dan akhirnya bermuara pada diversifikasi model pada era Reformasi. Sementara itu,
transformasi kurikulum bergeser dari kurikulum murni keagamaan (religious-centric)
menuju kurikulum integratif yang berusaha menyatukan dikotomi ilmu agama dan
umum (integration-centric), dan terakhir mengarah pada pengembangan kurikulum
yang kontekstual dan responsif terhadap tantangan zaman (challenge-centric).

Proses ini bukanlah proses pasif, tetapi merupakan bentuk agency dan resistensi
kreatif umat Islam Indonesia dalam merespons modernisasi tanpa kehilangan jati diri. Ke
depan, tantangan pendidikan Islam adalah bagaimana menjaga keseimbangan antara
mempertahankan tradisi keilmuan Islam yang autentik, memenuhi standar nasional
global, dan sekaligus menjawab tantangan masyarakat Indonesia modern yang majemuk.

REFERENSI;
Arif Musthofa, M., & Ali, H. (2021). Factors Influencing Critical Thinking in Islamic

Education in Indonesia: System, Tradition, Culture. Jurnal IImu Manajemen
Terapan, 3(1), 1-19.

Arifin, M. Z. (2018). Tradisionalisme Sistem Pendidikan Pesantren Salafiyyah Di Era
Modernisasi (Studi Kasus Di Pondok Pesantren AssyaRoniyyah Mataram Baru
Kabupaten Lampung Timur).

Azra, A. (1999). The Transmission of al-Manar’s Reformism to the Malay-Indonesian
World: The Cases of al-Imam and al-Munir. Studia Islamika, 6(3).

Azra, A. (2014). Reforms in Islamic education: A global perspective seen from the
Indonesian case. Reforms in Islamic Education: International Perspectives, 59.

DP, U. (2022). Pendidikan Islam dalam Perspektif Metode Penelitian Sejarah. Darul Ulum:
Jurnal Ilmiah Keagamaan, Pendidikan Dan Kemasyarakatan, 13(1), 51-74.

Page 16



Fia, O. A., Musthofa, M. A., & Devi, E. K. (2024). Analisis Pembiayaan Modal Kerja Terhadap
Pertumbuhan Usaha Nasabah PT. Fifgroup Muara Sabak: Penelitian. Jurnal
Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 3(2), 100-105.

Hanipudin, S. (2019). Pendidikan Islam di Indonesia dari masa ke masa. Matan: Journal
of Islam and Muslim Society, 1(1), 39-53.

Khalid, H. (2015). The role of institutions in driving economic change: Comparing the
thoughts of Ibn Khaldun and Douglass C. North. Intellectual Discourse, 23(2).

Kuswanto, K., Abidin, Z., Pestano, R. D., & Ikhlas, M. (2024). Critical Thinking, Literacy, and
Numeracy as Factors in STEM: Madrasah Student Learning. Edukasia: Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam, 19(1), 99-114.

Kuswanto, K., Fajanela, J. V., & Abidin, Z. (2024). Learning Technology Increases the
Perception of Online Learning. Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikan, 12(1), 88-
98.

Mariana, D., Paskalina, C., & Yuningsih, N. (2007). Perbandingan Pemerintahan. Jakarta:
Universitas Terbuka.

Maunah, B. (2016). Pendidikan dalam perspektif struktural fungsional. Cendekia: Jurnal
Pendidikan Dan Pembelajaran, 10(2), 159-178.

Musthofa, M. A. (2025). Madrasah Teacher Management in Enhancing Students’
Understanding of Religious Moderation. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan
Multikulturalisme, 7(2), 782-798.

Selvia, N. L. (2024). Sistem Penyelenggaraan Pendidikan Islam pada Era Reformasi: Di
Sekolah Umum, Madrasah, Pondok Pesantren dan Majlis Taklim. Al-Madrasah:
Jurnal Ilmiah Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 8(2), 792-808.

Sultoni, A., & Utomo, H. W. (2021). Hibriditas, Mimikri, dan Ambivalensi dalam Cerpen
Kupata dan Meneer Chastelein Karya Rosyid H. Dimas: Kajian Poskolonial. Jurnal
Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 6(2), 112-118.

Zambhari, A. (2010). Rituals of Islamic spirituality: A study of Majlis Dhikr groups in East
Java. ANU Press.

Page 17



