
PANDAI: Jurnal Pendidikan 

ISSN: XXXX-XXXX 

Volume 01 Issue 01, Agustus 2025 

Copyright by Author 

 
 
 

 

 Page 10 
 

Pendidikan Islam Indonesia: Transformasi Lembaga dan Kurikulum  

 
Nasywa Alifia Azzahra1

, Ria Astuti Safitri2
, Hasna Dewi3 

Institut Agama Islam Negeri Kediri1 

Universitas Muhammadiyah Ponorogo2 
Institut Islam Al-Mujaddid Sabak3 

 
Email : naswa.alifia@gmail.com 

Corresponding Author: Nasywa Alifia Azzahra1 

 

Abstrak indonesia 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis transformasi historis pendidikan Islam di 
Indonesia, dengan fokus khusus pada evolusi lembaga dan kurikulum dari masa kolonial 
Belanda hingga era Reformasi. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode penelitian 
sejarah, studi ini menelusuri bagaimana kebijakan politik, tekanan sosial, dan dinamika 
keagamaan membentuk wajah pendidikan Islam. Temuan penelitian menunjukkan 
bahwa pendidikan Islam tidak statis; ia mengalami proses adaptasi, formalisasi, dan 
integrasi yang kompleks. Pada era kolonial, sistem pesantren yang otonom mulai 
berinteraksi dengan model pendidikan Barat. Pasca-kemerdekaan, upaya integrasi 
melalui kebijakan seperti madrasah dan UU No. 2/1989 berusaha menyelaraskan 
dikotomi antara ilmu agama dan umum. Puncaknya pada era Reformasi, dengan otonomi 
daerah dan UU No. 20/2003, pendidikan Islam mencapai posisi setara dalam sistem 
pendidikan nasional, meski tantangan seperti kualitas guru, standarisasi, dan radikalisme 
tetap menjadi pekerjaan rumah. Penelitian ini menyimpulkan bahwa transformasi 
pendidikan Islam merupakan cerminan dari perjuangan identitas dan modernisasi umat 
Islam Indonesia. 
Kata Kunci: Pendidikan Islam, Transformasi, Lembaga, Kurikulum, Pesantren, Madrasah, 
Kolonial, Reformasi. 
 

Abstract English  
This study aims to analyze the historical transformation of Islamic education in 
Indonesia, with a particular focus on the evolution of institutions and curricula from the 
Dutch colonial period to the Reform Era. Using a qualitative approach and historical 
research methods, the study traces how political policies, social pressures, and religious 
dynamics have shaped the face of Islamic education. The findings reveal that Islamic 
education is not static; it undergoes complex processes of adaptation, formalization, and 
integration. During the colonial era, autonomous pesantren systems began to interact 
with Western models of education. In the post-independence period, integration efforts 
such as the establishment of madrasahs and the enactment of Law No. 2/1989 attempted 
to bridge the dichotomy between religious and secular knowledge. These efforts 
culminated in the Reform Era, where regional autonomy and Law No. 20/2003 granted 
Islamic education a more equal position within the national education system. However, 
challenges such as teacher quality, curriculum standardization, and the threat of 
radicalism remain ongoing concerns. The study concludes that the transformation of 

mailto:naswa.alifia@gmail.com


 Page 11 
 
 

Islamic education reflects the broader struggle for identity and modernization within the 
Indonesian Muslim community. 
Keywords: Islamic Education, Transformation, Institutions, Curriculum, Pesantren, 
Madrasah, Colonial, Reform 
 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam merupakan salah satu pilar fundamental dalam pembentukan 

peradaban dan karakter masyarakat Indonesia. Sejarahnya yang panjang dan dinamis 

menjadikannya objek studi yang kaya untuk memahami interaksi antara agama, negara, 

dan masyarakat. Sejak masa pra-kolonial, Islam telah ditransmisikan melalui jaringan 

ulama dan lembaga-lembaga informal, yang kemudian berevolusi menjadi sistem 

pesantren yang sangat terstruktur (Azra, 2014) 

Perjumpaan dengan kekuatan kolonial Barat memperkenalkan paradigma 

pendidikan modern yang berbeda, menciptakan dikotomi antara sistem pendidikan 

"pribumi/agama" dan "Barat/sekolah". Dikotomi inilah yang kemudian memicu proses 

transformasi panjang pendidikan Islam, tidak hanya dalam aspek kelembagaan tetapi 

juga dalam substansi kurikulumnya. Transformasi ini berlanjut pasca-kemerdekaan, di 

mana negara hadir dengan kebijakan-kebijakan yang bertujuan mengintegrasikan 

pendidikan Islam ke dalam mainstream pendidikan nasional, sebuah proses yang 

mencapai momentum signifikannya pada era Reformasi. 

Pertemuan antara pendidikan Islam dengan kekuatan kolonial Barat menandai 

awal dari perubahan besar dalam wajah pendidikan di Indonesia. Kolonialisme Belanda 

tidak hanya membawa misi ekonomi dan politik, tetapi juga menyebarkan paradigma 

pendidikan modern sekuler yang sangat berbeda dengan tradisi pendidikan Islam yang 

telah lama berakar dalam masyarakat. Sistem pendidikan kolonial memperkenalkan 

sekolah formal dengan struktur kelas, jenjang, dan kurikulum berbasis rasionalisme dan 

utilitarianisme Barat, yang kemudian menciptakan dikotomi tajam antara pendidikan 

"pribumi/agama" dan pendidikan "Barat/sekolah".(Hanipudin, 2019) 

Dikotomi ini tidak bersifat netral, melainkan mengandung dimensi ideologis yang 

mendalam.(Musthofa, 2025) Pendidikan Islam, terutama dalam bentuk pesantren, 

diposisikan sebagai tradisional, tidak modern, dan kurang produktif secara ekonomi, 

sementara pendidikan Barat dipandang sebagai jalan menuju kemajuan dan mobilitas 

sosial. Realitas ini menimbulkan tekanan sekaligus tantangan bagi komunitas Muslim 

untuk melakukan penyesuaian dan transformasi. Maka muncullah berbagai upaya 

reformasi, mulai dari pembentukan madrasah modern hingga integrasi ilmu umum ke 

dalam kurikulum pesantren, sebagai bentuk respon kreatif terhadap tantangan zaman. 

Transformasi ini tidak berhenti pada masa kolonial. Setelah Indonesia merdeka, 

negara mulai mengambil peran aktif dalam merumuskan arah dan bentuk sistem 

pendidikan nasional. Upaya untuk mengintegrasikan pendidikan Islam ke dalam arus 

utama kebijakan pendidikan nasional semakin nyata melalui kebijakan formal seperti 

pengakuan terhadap madrasah dan penyusunan kurikulum terpadu.(Kuswanto, Abidin, 

et al., 2024) Namun, proses ini berjalan bertahap dan penuh negosiasi, karena melibatkan 

berbagai kepentingan politik, sosial, dan keagamaan.(Arif Musthofa & Ali, 2021) 



 Page 12 
 
 

Puncaknya terjadi pada era Reformasi, di mana semangat demokratisasi dan 

otonomi daerah membuka ruang lebih luas bagi pengakuan dan penguatan lembaga 

pendidikan Islam.(Selvia, 2024) Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional menjadi tonggak penting yang menegaskan kesetaraan kedudukan 

madrasah dan pesantren dalam sistem pendidikan nasional. Dalam konteks ini, 

transformasi pendidikan Islam tidak hanya menyangkut aspek struktural dan 

administratif, tetapi juga menyentuh substansi kurikulum, pendekatan pedagogis, hingga 

orientasi nilai-nilainya.(Fia et al., 2024) 

Namun demikian, transformasi ini bukan tanpa tantangan. Masih terdapat 

kesenjangan antara idealisme filosofis pendidikan Islam yang menekankan pembentukan 

insan kamil yang utuh secara spiritual, intelektual, dan moral dengan realitas 

implementasi di lapangan, yang seringkali dibatasi oleh masalah kualitas guru, 

keterbatasan infrastruktur, serta intervensi ideologis yang ekstrem. Oleh karena itu, 

transformasi pendidikan Islam harus terus dibaca sebagai proses dinamis yang 

mencerminkan dialektika antara identitas, modernitas, dan tantangan zaman. 

Research Gap Banyak penelitian terdahulu telah mengkaji sejarah pendidikan 

Islam Indonesia, namun seringkali terfokus pada periode tertentu (misalnya, hanya era 

kolonial atau Orde Baru) atau pada lembaga tertentu seperti pesantren. Studi yang 

komprehensif yang menelusuri secara detail kesinambungan dan perubahan (continuity 

and change) dalam transformasi kelembagaan dan kurikulum dari hulu (kolonial) hingga 

hilir (Reformasi) masih relatif terbatas. Paper ini berupaya mengisi gap tersebut dengan 

menyajikan analisis menyeluruh yang menghubungkan titik-titik transformasi kebijakan, 

respon lembaga Islam, dan perubahan kurikulum dalam satu narasi historis yang 

koheren, sehingga memberikan perspektif yang lebih holistik tentang evolusi pendidikan 

Islam Indonesia. 

Tujuan Penelitian Tujuan penelitian ini adalah untuk: Memetakan dan 

menganalisis transformasi kelembagaan pendidikan Islam (pesantren, madrasah, 

sekolah Islam) dari era kolonial hingga Reformasi. Menganalisis evolusi kurikulum 

pendidikan Islam dan pergeseran orientasinya. Mengidentifikasi faktor-faktor politik, 

sosial, dan keagamaan yang menjadi pendorong utama transformasi tersebut. 

LANDASAN TEORI 

Teori Modernisasi dan Respons Institusi 

Studi ini menggunakan kerangka modernisasi yang tidak linier, yaitu pendekatan 

yang mengakui bahwa proses modernisasi tidak selalu mengakibatkan penghapusan 

lembaga tradisional, tetapi justru membuka ruang bagi resistensi kreatif, adaptasi 

selektif, dan integrasi kontekstual. Dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia, 

pesantren dan madrasah tidak tergantikan oleh model pendidikan modern Barat, tetapi 

justru menunjukkan kemampuan untuk beradaptasi, mengadopsi unsur baru, dan 

memfilter nilai-nilai asing sesuai dengan kerangka nilai Islam dan kebutuhan lokal (Azra, 

1999) 

Pendekatan ini kontras dengan teori modernisasi klasik yang sering diasosiasikan 

dengan para pemikir seperti Rostow dan Parsons, yang cenderung melihat modernisasi 



 Page 13 
 
 

sebagai transformasi linier dari tradisional ke modern. Dalam kenyataannya, pendidikan 

Islam di Indonesia menunjukkan bahwa modernitas dan tradisi bukan dua kutub yang 

saling meniadakan, melainkan dua entitas yang bisa berinteraksi secara dialektis. 

Selain itu, teori institusi dari Douglas North (Khalid, 2015)memberikan kerangka 

analisis penting dalam memahami bagaimana lembaga-lembaga baik formal seperti 

peraturan negara, maupun informal seperti norma sosial dan nilai agama berevolusi 

sebagai respons terhadap perubahan “aturan main” (rules of the game) dalam 

masyarakat. Dalam konteks ini, pendidikan Islam dapat dilihat sebagai lembaga yang 

aktif merespons perubahan sistem politik (dari kolonial ke nasional dan reformasi), 

perubahan sosial (urbanisasi, mobilitas sosial), dan perubahan global (globalisasi, 

digitalisasi).Untuk memperkuat kerangka ini, beberapa teori relevan lainnya yang turut 

digunakan antara lain: 

Teori Resiliensi Budaya (Cultural Resilience Theory) 

Teori ini melihat bagaimana lembaga-lembaga tradisional mempertahankan inti 

identitas budayanya sambil mengadopsi unsur modern demi kelangsungan hidup. 

Pendidikan Islam, khususnya pesantren, menunjukkan resiliensi budaya melalui 

kemampuannya menginternalisasi teknologi, kurikulum umum, dan manajemen modern 

tanpa kehilangan ruh keagamaannya (Zamhari, 2010) Ini menunjukkan bahwa 

transformasi bukan sekadar adaptasi pragmatis, melainkan strategi pelestarian nilai 

melalui perubahan bentuk. 

Teori Hibriditas (Hybridity Theory – Homi Bhabha, 1994) 

Dalam kerangka postkolonial,(Sultoni & Utomo, 2021) teori hibriditas 

menjelaskan bagaimana identitas dan praktik sosial terbentuk dalam ruang pertemuan 

antara dua budaya atau sistem. Pendidikan Islam Indonesia adalah contoh konkrit dari 

produk hibrid, di mana nilai-nilai Islam bertemu dengan struktur pendidikan Barat, lalu 

menghasilkan bentuk-bentuk baru seperti madrasah modern, sekolah Islam terpadu, dan 

UIN. Bentuk-bentuk ini bukan sekadar "penjiplakan" atau pelestarian tradisi, melainkan 

kreativitas institusional yang lahir dari tarik-menarik antara kekuatan lokal dan global. 

Teori Sistem Sosial (Talcott Parsons, 1951) 

Parsons melihat lembaga sosial sebagai sistem yang berfungsi untuk 

mempertahankan keteraturan dan stabilitas sosial melalui adaptasi, pencapaian tujuan, 

integrasi, dan pemeliharaan pola (AGIL Schema). Pendidikan Islam, dalam perspektif ini, 

dapat dilihat sebagai bagian dari sistem sosial yang berperan mempertahankan nilai dan 

identitas masyarakat Muslim dalam menghadapi perubahan struktural dan kultural. 

Transformasi kurikulum, metode pengajaran, dan manajemen kelembagaan merupakan 

wujud fungsi adaptif lembaga pendidikan Islam terhadap dinamika eksternal.(Maunah, 

2016) 

Teori Neo-Institusionalisme (Scott, 2008) 

Neo-institusionalisme menyoroti pentingnya legitimasi sosial dan simbolik, bukan 

hanya efisiensi struktural, (Mariana et al., 2007) dalam mempertahankan eksistensi 

lembaga. Dalam konteks ini, madrasah dan pesantren tidak hanya beradaptasi untuk 

efisiensi akademik, tetapi juga untuk mendapatkan pengakuan sosial, kultural, dan legal 

dari masyarakat dan negara. Transformasi yang terjadi tidak semata teknokratis, 



 Page 14 
 
 

melainkan juga mencerminkan upaya mempertahankan legitimasi di mata publik dan 

otoritas. 

Dengan menggabungkan berbagai teori di atas, studi ini memposisikan 

pendidikan Islam bukan sebagai korban pasif dari modernitas, tetapi sebagai aktor sosial 

yang aktif, adaptif, dan kreatif. Proses transformasi pendidikan Islam dari masa kolonial 

hingga era reformasi menunjukkan bahwa lembaga keagamaan dapat bertransformasi 

tanpa kehilangan identitas, selama memiliki kapasitas untuk membaca perubahan 

zaman, merespons secara strategis, dan mengelola ketegangan antara nilai lama dan 

tuntutan baru. 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian 

sejarah (DP, 2022)Pendekatan ini dipilih karena fokus utama penelitian adalah untuk 

menelusuri, merekonstruksi, dan menganalisis transformasi pendidikan Islam di 

Indonesia dalam lintasan waktu, mulai dari masa kolonial Belanda hingga era Reformasi. 

Penelitian historis memungkinkan peneliti memahami dinamika pendidikan Islam 

sebagai suatu proses yang dipengaruhi oleh konteks sosial, politik, dan budaya pada 

setiap periodenya. 

Jenis penelitian ini adalah penelitian deskriptif-analitis, yang bertujuan untuk 

menggambarkan perubahan-perubahan yang terjadi dalam lembaga dan kurikulum 

pendidikan Islam serta menganalisis faktor-faktor yang mendorong atau menghambat 

proses transformasi tersebut. Penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan fakta sejarah, 

tetapi juga memberikan interpretasi kritis terhadap dinamika yang terjadi, terutama 

dalam kaitannya dengan interaksi antara tradisi keislaman dan modernitas pendidikan. 

Data dikumpulkan melalui teknik studi pustaka (library research). Peneliti 

mengakses sumber-sumber tersebut melalui perpustakaan universitas, jurnal online 

serta dokumen digital dari portal resmi pemerintah dan lembaga riset. 

Data yang telah dikumpulkan dianalisis menggunakan pendekatan: Analisis 

Historis: Untuk menelusuri kronologi perkembangan pendidikan Islam dan menganalisis 

latar belakang serta konteks sosial-politik yang mempengaruhinya. Analisis Kritis-

Konseptual: Untuk merefleksikan perkembangan tersebut dalam kerangka teori 

modernisasi, institusionalisme, dan filsafat pendidikan Islam. Analisis Tematik: Untuk 

mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul dalam setiap era (kolonial, pasca-

kemerdekaan, Orde Baru, dan Reformasi), seperti otonomi, integrasi, kurikulum, dan 

respons terhadap perubahan.(Kuswanto, Fajanela, et al., 2024) 

Untuk memastikan validitas dan kredibilitas data, dilakukan triangulasi sumber 

dengan membandingkan data dari berbagai referensi akademik yang kredibel. Peneliti 

juga melakukan kritik sumber sejarah (eksternal dan internal) untuk mengevaluasi 

keaslian, otoritas, dan relevansi dokumen yang digunakan.. 

PEMBAHASAN 

Era Kolonial: Otonomi Pesantren dan Awal Modernisasi Pada masa ini, pendidikan 

Islam berpusat pada pesantren yang otonom dengan kurikulum berbasis kitab kuning 



 Page 15 
 
 

(buku teks klasik berbahasa Arab) yang mempelajari fikih, tauhid, tasawuf, nahwu-

sharaf, dan tafsir-hadis. Sistem sorogan dan bandongan menjadi metode utama. 

Intervensi kolonial melalui Politik Etis (1901) dengan mendirikan sekolah-sekolah 

Belanda (sekolah kelas satu untuk orang Eropa dan priyayi, dan sekolah desa untuk 

pribumi) menciptakan dikotomi. Sekolah Belanda menjanjikan mobilitas sosial, 

sementara pesantren mempertahankan tradisi keagamaan. Tekanan ini memicu respons 

modernis, ditandai dengan berdirinya madrasah modern pertama, Sekolah Adabiyah di 

Padang (1909) dan Madrasah Muhammadiyah (1911) di Yogyakarta oleh K.H. Ahmad 

Dahlan.(Arifin, 2018) Madrasah memperkenalkan sistem kelas, bangku, papan tulis, dan 

mengintegrasikan pelajaran umum (berhitung, ilmu alam) ke dalam kurikulum agama 

(Steenbrink, 1986). 

Era Pasca-Kemerdekaan (1945-1966): Konsolidasi dan Upaya Integrasi Awal 

Pasca-kemerdekaan, pemerintah berusaha mengonsolidasikan sistem pendidikan 

nasional. UU No. 4/1950 tentang Dasar-Dasar Pendidikan dan Pengajaran di Sekolah 

menjadi landasan awal. Pendidikan Islam masih berjalan paralel, tetapi mulai diakui. 

Kementerian Agama, yang berdiri pada 1946, menjadi patron utama madrasah dan 

pesantren. Pada era ini, terjadi upaya sistematis untuk memodernisasi madrasah dengan 

menyusun kurikulum yang lebih terstandarisasi, meski fokus utama tetap pada ilmu-ilmu 

keislaman. Pesantren masih mempertahankan otonominya, tetapi mulai merasakan 

kebutuhan untuk beradaptasi dengan tuntutan zaman. 

Era Orde Baru (1966-1998): Formalisasi dan Integrasi ke Sistem Nasional Era 

Orde Baru merupakan periode krusial dimana negara secara aktif melakukan intervensi 

untuk mengintegrasikan pendidikan Islam. Kebijakan SKB 3 Menteri (1975) antara 

Mendikbud, Menag, dan Mendagri adalah titik balik utama. Kebijakan ini memberikan 

pengakuan formal bahwa ijazah madrasah memiliki nilai yang sama dengan ijazah 

sekolah umum, asalkan madrasah tersebut memasukkan pelajaran umum sesuai 

kurikulum nasional. Ini memaksa madrasah untuk melakukan reformasi kurikulum 

besar-besaran menuju kurikulum yang integratif (70% umum, 30% agama). Puncaknya 

adalah UU No. 2/1989 tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang memasukkan madrasah 

sebagai bagian dari sistem pendidikan nasional pada jalur sekolah (jenjang MI, MTs, MA). 

Pesantren juga didorong untuk mengadopsi kurikulum nasional dan mendapatkan status 

disamakan. Proses ini, meski berhasil meningkatkan akses dan kesetaraan, menuai kritik 

karena dianggap mengikisi otonomi dan kekhasan pendidikan Islam (Hasbullah, 1999). 

Era Reformasi (1998-Sekarang): Otonomi, Demokratisasi, dan Tantangan Baru 

Runtuhnya Orde Baru dan diterapkannya otonomi daerah membawa angin segar bagi 

pendidikan Islam. UU No. 20/2003 tentang Sisdiknas semakin memperkuat posisi 

madrasah dan pesantren. Kebijakan link and match dan Kurikulum Berbasis Kompetensi 

(KBK) memberikan keleluasaan bagi lembaga pendidikan untuk mengembangkan 

kurikulum muatan lokal, yang memungkinkan pesantren dan madrasah memperkuat 

kekhasan keagamaannya. Transformasi pada era ini ditandai oleh: 

Diversifikasi Lembaga: Munculnya sekolah Islam terpadu, pesantren modern 

dengan kurikulum plus, dan model-model hybrid lainnya. Kurikulum Integratif-

Interkonektif: Perguruan Tinggi Agama Islam mempelopori pengembangan paradigma 



 Page 16 
 
 

kurikulum yang menyinergikan ilmu agama dan ilmu umum secara organik, bukan 

sekadar ditambahkan. 

Tantangan Baru: Di samping kesempatan, tantangan muncul seperti 

komersialisasi pendidikan, kesenjangan kualitas antara madrasah di kota dan desa, serta 

ancaman penetrasi paham radikal melalui kegiatan ekstrakurikuler di beberapa lembaga. 

Isu literasi digital, globalisasi, dan deradikalisasi menjadi bagian dari wacana kurikulum 

kontemporer (Zuhdi, 2020). 

KESIMPULAN  

Transformasi pendidikan Islam Indonesia dari era kolonial hingga Reformasi 

adalah sebuah proses dinamis yang digerakkan oleh interaksi kompleks antara faktor 

eksternal (kebijakan negara, tekanan global) dan faktor internal (daya adaptasi 

komunitas Muslim). Transformasi kelembagaan bergerak dari model pesantren yang 

otonom dan tradisional menuju model madrasah yang terintegrasi dengan sistem negara, 

dan akhirnya bermuara pada diversifikasi model pada era Reformasi. Sementara itu, 

transformasi kurikulum bergeser dari kurikulum murni keagamaan (religious-centric) 

menuju kurikulum integratif yang berusaha menyatukan dikotomi ilmu agama dan 

umum (integration-centric), dan terakhir mengarah pada pengembangan kurikulum 

yang kontekstual dan responsif terhadap tantangan zaman (challenge-centric). 

Proses ini bukanlah proses pasif, tetapi merupakan bentuk agency dan resistensi 

kreatif umat Islam Indonesia dalam merespons modernisasi tanpa kehilangan jati diri. Ke 

depan, tantangan pendidikan Islam adalah bagaimana menjaga keseimbangan antara 

mempertahankan tradisi keilmuan Islam yang autentik, memenuhi standar nasional 

global, dan sekaligus menjawab tantangan masyarakat Indonesia modern yang majemuk. 

REFERENSI; 

Arif Musthofa, M., & Ali, H. (2021). Factors Influencing Critical Thinking in Islamic 

Education in Indonesia: System, Tradition, Culture. Jurnal Ilmu Manajemen 

Terapan, 3(1), 1–19. 

Arifin, M. Z. (2018). Tradisionalisme Sistem Pendidikan Pesantren Salafiyyah Di Era 

Modernisasi (Studi Kasus Di Pondok Pesantren AssyaRoniyyah Mataram Baru 

Kabupaten Lampung Timur). 

Azra, A. (1999). The Transmission of al-Manar’s Reformism to the Malay-Indonesian 

World: The Cases of al-Imam and al-Munir. Studia Islamika, 6(3). 

Azra, A. (2014). Reforms in Islamic education: A global perspective seen from the 

Indonesian case. Reforms in Islamic Education: International Perspectives, 59. 

DP, U. (2022). Pendidikan Islam dalam Perspektif Metode Penelitian Sejarah. Darul Ulum: 

Jurnal Ilmiah Keagamaan, Pendidikan Dan Kemasyarakatan, 13(1), 51–74. 



 Page 17 
 
 

Fia, O. A., Musthofa, M. A., & Devi, E. K. (2024). Analisis Pembiayaan Modal Kerja Terhadap 

Pertumbuhan Usaha Nasabah PT. Fifgroup Muara Sabak: Penelitian. Jurnal 

Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 3(2), 100–105. 

Hanipudin, S. (2019). Pendidikan Islam di Indonesia dari masa ke masa. Matan: Journal 

of Islam and Muslim Society, 1(1), 39–53. 

Khalid, H. (2015). The role of institutions in driving economic change: Comparing the 

thoughts of Ibn Khaldūn and Douglass C. North. Intellectual Discourse, 23(2). 

Kuswanto, K., Abidin, Z., Pestano, R. D., & Ikhlas, M. (2024). Critical Thinking, Literacy, and 

Numeracy as Factors in STEM: Madrasah Student Learning. Edukasia: Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam, 19(1), 99–114. 

Kuswanto, K., Fajanela, J. V., & Abidin, Z. (2024). Learning Technology Increases the 

Perception of Online Learning. Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikan, 12(1), 88–

98. 

Mariana, D., Paskalina, C., & Yuningsih, N. (2007). Perbandingan Pemerintahan. Jakarta: 

Universitas Terbuka. 

Maunah, B. (2016). Pendidikan dalam perspektif struktural fungsional. Cendekia: Jurnal 

Pendidikan Dan Pembelajaran, 10(2), 159–178. 

Musthofa, M. A. (2025). Madrasah Teacher Management in Enhancing Students’ 

Understanding of Religious Moderation. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan 

Multikulturalisme, 7(2), 782–798. 

Selvia, N. L. (2024). Sistem Penyelenggaraan Pendidikan Islam pada Era Reformasi: Di 

Sekolah Umum, Madrasah, Pondok Pesantren dan Majlis Taklim. Al-Madrasah: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 8(2), 792–808. 

Sultoni, A., & Utomo, H. W. (2021). Hibriditas, Mimikri, dan Ambivalensi dalam Cerpen 

Kupata dan Meneer Chastelein Karya Rosyid H. Dimas: Kajian Poskolonial. Jurnal 

Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 6(2), 112–118. 

Zamhari, A. (2010). Rituals of Islamic spirituality: A study of Majlis Dhikr groups in East 

Java. ANU Press. 

 


