
PANDAI: Jurnal Pendidikan 

ISSN: XXXX-XXXX 

Volume 01 Issue 01, Agustus 2025 

Copyright by Author 

 
 
 

 

Page 18 
 

Paradigma Pendidikan Islam dalam Arus Modernisasi: Tinjauan 
Filosofis dan Historis 

 

 
Ika Yulistina1, Yulianti Yustina2, Abdullah3 

SMP Negeri 1 Gondang1 

Universitas Muhammadiyah Ponorogo2 

UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi3 
 

Email : ika.yulistina.88@gmail.com 

Corresponding Author: Ika Yulistina 1 

 

Abstrak indonesia  
Penelitian ini mengkaji pergeseran dan tantangan paradigma pendidikan Islam dalam 
menghadapi arus modernisasi. Di tengah penetrasi nilai-nilai modern yang bercorak 
sekuler, rasional-empiris, dan materialistis, institusi pendidikan Islam dihadapkan pada 
dilema fundamental: antara mempertahankan otentisitas tradisi atau mengadopsi 
modernitas secara kritis. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur 
(library research) yang bersifat filosofis-historis, penelitian ini menganalisis akar 
persoalan yang sering kali termanifestasi dalam bentuk dikotomi keilmuan pemisahan 
antara ilmu-ilmu agama (ulum al-din) dan ilmu-ilmu umum (ulum al-dunya). Analisis 
historis menunjukkan bahwa respons pendidikan Islam terhadap modernitas bervariasi, 
mulai dari sikap rejektif-konservatif, apologetik-akomodatif, hingga sintesis-integratif. 
Secara filosofis, problem utama terletak pada benturan epistemologis antara pandangan 
dunia Tauhid (Tauhidic worldview) yang bersifat teosentris dan epistemologi modern 
yang antroposentris. Hasil penelitian menunjukkan bahwa solusi superfisial seperti 
penambahan mata pelajaran agama pada kurikulum sekuler atau sebaliknya tidak 
memadai. Diperlukan sebuah rekonstruksi paradigmatik menuju model pendidikan 
Islam yang integratif-holistik. Paradigma ini tidak hanya menyatukan ilmu naqliyyah dan 
aqliyyah dalam satu kerangka kurikulum, tetapi juga menginternalisasikan nilai-nilai 
Islam sebagai landasan aksiologis dalam seluruh proses pembelajaran dan 
pengembangan ilmu pengetahuan. Penelitian ini merekomendasikan model integrasi 
ilmu yang diinspirasi oleh gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan (Al-Attas) dan Integrasi-
Interkoneksi (Amin Abdullah) sebagai kerangka kerja konseptual untuk membangun 
paradigma pendidikan Islam yang relevan dan transformatif di era kontemporer.  
Kata Kunci: Paradigma Pendidikan Islam, Modernisasi, Filosofi Pendidikan, Dikotomi Ilmu, 
Integrasi Ilmu, Epistemologi Islam. 
 

Abstract English 
This study examines the shifts and challenges in the paradigm of Islamic education in 
facing the currents of modernization. Amidst the penetration of modern values 
characterized by secularism, rational empiricism, and materialism, Islamic educational 
institutions are confronted with a fundamental dilemma: whether to preserve the 
authenticity of tradition or to critically adopt modernity. Through a qualitative approach 

mailto:ika.yulistina.88@gmail.com


Page 19 
 
 

using library research with a philosophical-historical method, this study analyzes the 
root issues that often manifest in the form of the epistemological dichotomy the 
separation between religious sciences (ʿulūm al-dīn) and worldly sciences (ʿulūm al-
dunyā). Historical analysis shows that Islamic education's responses to modernity vary, 
ranging from rejectionist-conservative, apologetic-accommodative, to synthetic-
integrative approaches. Philosophically, the core problem lies in the epistemological 
clash between the Tauhidic worldview, which is theocentric, and modern epistemology, 
which is anthropocentric. The findings indicate that superficial solutions, such as merely 
adding religious subjects to a secular curriculum or vice versa are inadequate. What is 
needed is a paradigmatic reconstruction toward a holistic-integrative model of Islamic 
education. This paradigm not only unifies naqliyyah (transmitted) and aqliyyah (rational) 
sciences within a single curricular framework, but also internalizes Islamic values as 
axiological foundations throughout the entire process of learning and knowledge 
development. This study recommends models of knowledge integration inspired by the 
concepts of Islamization of Knowledge (Al-Attas) and Integration-Interconnection (Amin 
Abdullah) as conceptual frameworks to construct a relevant and transformative Islamic 
education paradigm for the contemporary era. 
Keywords: Islamic Education Paradigm, Modernization, Philosophy of Education, 
Knowledge Dichotomy, Integration of Knowledge, Islamic Epistemology. 
 

 

PENDAHULUAN  

Perjumpaan antara peradaban Islam dan modernitas Barat merupakan salah satu 

fenomena historis paling signifikan dalam dua abad terakhir. Modernisasi, yang dimotori 

oleh Revolusi Ilmiah dan Pencerahan di Eropa, tidak hanya membawa kemajuan 

teknologi dan perubahan struktur sosial-politik, tetapi juga menyebarkan sebuah 

pandangan dunia yang khas, yang mengedepankan rasionalisme, empirisme, 

sekularisme, dan individualisme (Whittington, 1992) Arus ini secara fundamental 

menantang tatanan masyarakat Muslim, termasuk salah satu pilar utamanya: sistem 

pendidikan. 

Secara historis, pendidikan Islam dibangun di atas landasan Tauhid, yaitu 

keyakinan akan keesaan Tuhan yang menjadi pusat dan sumber seluruh realitas. Dalam 

kerangka ini, segala bentuk ilmu pengetahuan baik yang diperoleh melalui wahyu (ʿulūm 

al-naqliyyah) maupun melalui rasio (ʿulūm al-ʿaqliyyah) dipahami sebagai bagian integral 

dari kebenaran ilahiah yang saling berkaitan dan saling melengkapi. Tauhid bukan hanya 

fondasi teologis, tetapi juga menjadi epistemologi utama yang menyatukan antara 

dimensi spiritual, moral, dan intelektual dalam proses pendidikan.(Musthofa, 2025) Oleh 

karena itu, dalam paradigma pendidikan Islam klasik, tidak ada dikotomi antara "ilmu 

agama" dan "ilmu dunia"; keduanya dipelajari dalam kerangka yang sama dengan tujuan 

pembentukan insan kamil manusia paripurna secara ruhani, intelektual, dan sosial. 

Namun, ketika kolonialisme Barat masuk ke dunia Islam termasuk Indonesia 

terjadi disrupsi epistemologis dan institusional. Model pendidikan sekuler yang dibawa 

oleh kolonial Belanda mengintroduksi sistem sekolah formal modern yang berorientasi 

pada rasionalisme, empirisisme, dan materialisme. Kurikulum sekolah-sekolah ini 

terlepas dari nilai-nilai spiritual dan tidak mengakui wahyu sebagai sumber valid 

pengetahuan.(Musthofa et al., 2023) Di sisi lain, lembaga-lembaga pendidikan Islam 



Page 20 
 
 

seperti pesantren dan madrasah tetap mempertahankan struktur dan materi klasik yang 

berfokus pada studi keagamaan, seperti fikih, tauhid, dan tasawuf (Rouf, 2016) 

Kondisi ini melahirkan dualisme sistemik dalam pendidikan nasional yakni 

keberadaan dua sistem pendidikan yang berjalan paralel tetapi tidak saling terhubung: 

sistem Islam tradisional dan sistem sekolah sekuler-modern.(Suyatno, 2015) Dalam 

jangka panjang, dualisme ini menimbulkan problem dikotomi epistemologis: 

pengetahuan agama dan pengetahuan umum tidak lagi dianggap sebagai satu kesatuan 

yang koheren, melainkan sebagai dua disiplin yang terpisah secara metodologis, 

ontologis, dan aksiologis. Konsekuensinya sangat serius, karena lahirlah generasi Muslim 

dengan "kepribadian terbelah" (split personality), sebagaimana dikritik tajam oleh Syed 

Muhammad Naquib al-Attas (Al–Attas, 2014). Lulusan dari lembaga pendidikan Islam 

sering kali mengalami kesulitan dalam berinteraksi dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi modern, sementara lulusan dari sekolah-sekolah umum 

justru terasing dari akar tradisi intelektual dan nilai-nilai spiritual Islam. 

Fenomena ini menciptakan kesenjangan identitas intelektual dan moral dalam 

masyarakat Muslim kontemporer.(Fikri, 2024) Banyak intelektual Muslim yang 

produktif secara ilmiah tetapi miskin secara spiritual, atau sebaliknya, alim secara 

keagamaan tetapi tidak mampu berkontribusi dalam sains dan teknologi. Lebih jauh, 

dikotomi ini melemahkan potensi umat Islam dalam membangun peradaban ilmu yang 

menyatu antara iman dan akal, antara etika wahyu dan eksplorasi empiris. Oleh karena 

itu, tantangan utama pendidikan Islam hari ini bukan sekadar persoalan kurikulum atau 

kelembagaan, tetapi adalah rekonstruksi paradigma epistemologis yang mampu 

mengintegrasikan seluruh dimensi ilmu dalam cahaya Tauhid.(Kuswanto, Abidin, et al., 

2024) Dalam konteks kontemporer, tantangan ini semakin kompleks. Globalisasi dan 

revolusi digital mempercepat penyebaran nilai-nilai modernitas, menuntut sistem 

pendidikan untuk menghasilkan sumber daya manusia yang kompetitif secara global. 

Respon terhadap tantangan ini mendorong berbagai upaya reformasi pendidikan Islam, 

namun sering kali bersifat parsial dan belum menyentuh akar persoalan 

paradigmatiknya. 

Kajian mengenai reformasi pendidikan Islam telah banyak dilakukan. Sejumlah 

penelitian fokus pada aspek kelembagaan (Idris, 2013), modernisasi kurikulum (Azra, 

2014), dan adaptasi metodologi pengajaran. Namun, celah penelitian yang hendak diisi 

oleh studi ini terletak pada kurangnya analisis yang mendalam dan komprehensif pada 

level paradigma filosofis. Banyak studi cenderung membahas aspek "kulit" atau teknis 

dari reformasi, seperti penambahan mata pelajaran atau penggunaan teknologi, tanpa 

membongkar dan merekonstruksi asumsi-asumsi dasar ontologis, epistemologis, dan 

aksiologis (Munip, 2024) yang menopang sistem pendidikan tersebut. Penelitian ini 

berargumen bahwa kegagalan banyak program reformasi disebabkan oleh 

ketidakmampuan untuk mengatasi dikotomi pada level fondasi filosofisnya. Dengan 

demikian, studi ini menawarkan tinjauan yang melintasi disiplin sejarah dan filsafat 

untuk membedah akar persoalan dan menawarkan kerangka kerja konseptual yang lebih 

fundamental. 



Page 21 
 
 

LANDASAN TEORI 

Teori 1 

Konsep Modernisasi dan Implikasinya Modernisasi bukanlah fenomena netral 

yang sebatas pada adopsi teknologi. Secara konseptual, modernisasi merupakan sebuah 

paket budaya dan pandangan dunia yang lahir dari pengalaman historis Eropa. Anthony 

Giddens (Whittington, 1992) mendefinisikannya sebagai mode kehidupan sosial yang 

muncul di Eropa sejak abad ke-17 dan kemudian menyebar ke seluruh dunia, yang 

ditandai dengan dinamisme ekstrem yang didorong oleh pemisahan ruang dan waktu 

serta mekanisme pelepasan (disembedding mechanisms).  

Fondasi filosofisnya mencakup: (a) Rasionalisme, yang menempatkan akal 

manusia sebagai otoritas tertinggi dalam menentukan kebenaran; (b) Empirisme, yang 

membatasi pengetahuan valid hanya pada apa yang dapat diverifikasi secara indrawi; 

dan (c) Sekularisme, yang memisahkan ranah agama dari urusan publik, termasuk ilmu 

pengetahuan dan pendidikan (Hajjaj et al., 2024). Implikasi dari pandangan dunia ini 

terhadap pendidikan adalah terciptanya sistem yang berorientasi pada tujuan-tujuan 

pragmatis-materialistis, mengesampingkan pertanyaan-pertanyaan tentang makna, 

tujuan hidup, dan moralitas yang bersumber dari agama. 

Paradigma Fundamental Pendidikan Islam Paradigma, dalam pengertian Thomas 

Kuhn adalah kerangka konseptual yang diterima secara umum yang mendefinisikan 

masalah dan metode yang sah dalam suatu bidang. Dalam konteks pendidikan Islam, 

paradigma ini dibangun di atas fondasi filosofis yang koheren: Ontologi: Realitas tertinggi 

adalah Allah SWT. Alam semesta dan manusia adalah ciptaan-Nya dan memiliki tujuan. 

Realitas tidak terbatas pada dunia fisik yang teramati, tetapi juga mencakup dimensi 

metafisik (Al-Attas, 1993). 

Epistemologi: Sumber ilmu pengetahuan tidak tunggal. Islam mengakui validitas 

berbagai sumber ilmu, yaitu: wahyu (al-Qur'an dan Sunnah), akal (rasio dan logika), indra 

(observasi dan eksperimen), dan intuisi (ilham/kashf). Semua sumber ini, jika digunakan 

dengan benar, akan saling menguatkan dan bermuara pada pengenalan akan Tuhan 

(ma'rifatullah) (Rahman, 1982). 

Aksiologi: Tujuan pendidikan (teleologi) bukanlah semata-mata untuk 

menghasilkan tenaga kerja terampil, melainkan untuk membentuk manusia paripurna 

(insan kamil) yang berakhlak mulia, memahami posisinya sebagai hamba (abdullah) dan 

khalifah (khalifatullah fil ardh). Nilai-nilai etis yang bersumber dari wahyu menjadi 

pemandu utama dalam setiap aktivitas keilmuan. 

Penelitian Relevan Beberapa penelitian telah meletakkan dasar bagi studi ini. 

Azyumardi Azra (Azra, 1999) dalam karyanya telah memetakan secara historis dinamika 

jaringan ulama dan institusi pendidikan Islam di Nusantara dalam merespons 

modernitas. Fazlur Rahman (Widayani, 2020) melalui karyanya Islam and Modernity 

mengkritik kegagalan pendidikan Islam modern dan menyerukan "gerakan ganda" 

(double movement), yakni kembali ke spirit normatif Al-Qur'an untuk kemudian 

menjawab tantangan kontemporer. Syed Naquib al-Attas (Al–Attas, 2014) secara tajam 

mengidentifikasi "sekularisasi" sebagai problem inti dan menawarkan proyek "Islamisasi 

Ilmu Pengetahuan" sebagai solusi paradigmatik. Sementara itu, Amin Abdullah (Waston, 



Page 22 
 
 

2016)mengusulkan model "integrasi-interkoneksi" ilmu dengan metafora jaring laba-

laba (spider web) sebagai kritik terhadap model dikotomis maupun Islamisasi yang 

dianggap sebagian kalangan terlalu rigid. Penelitian ini berupaya mensintesiskan 

berbagai pandangan tersebut dalam sebuah analisis filosofis-historis yang utuh.. 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi 

literatur Sesuai dengan fokusnya, pendekatan analisis yang digunakan adalah analisis 

historis-filosofis.(Kuswanto, Fajanela, et al., 2024) Sumber Data: Data penelitian ini 

bersumber dari bahan-bahan pustaka yang terdiri dari: (a) Karya-karya primer para 

pemikir Muslim tentang pendidikan dan modernitas, seperti Syed Naquib al-Attas, Fazlur 

Rahman, Ismail Raji al-Faruqi, dan Amin Abdullah; (b) Buku-buku dan artikel jurnal 

akademik yang membahas sejarah pendidikan Islam, filsafat pendidikan, dan sosiologi 

modernisasi; (c) Dokumen-dokumen historis yang relevan mengenai kebijakan 

pendidikan pada masa kolonial dan pasca-kolonial. 

Teknik Pengumpulan Data:(Sugiyono, 2013) Data dikumpulkan melalui teknik 

dokumentasi, yaitu dengan menelaah, mencatat, dan mengklasifikasikan informasi 

relevan dari sumber-sumber tertulis yang telah diidentifikasi. Teknik Analisis Data: Data 

dianalisis menggunakan metode analisis konten dan analisis konseptual. Analisis historis 

digunakan untuk melacak dan memetakan evolusi respons pendidikan Islam dari masa 

ke masa. Sementara itu, analisis filosofis digunakan untuk membongkar asumsi-asumsi 

dasar ontologis, epistemologis, aksiologis yang terkandung dalam setiap model respons, 

mengidentifikasi ketegangan dan kontradiksi internalnya, serta merumuskan sintesis 

konseptual untuk paradigma alternatif. 

PEMBAHASAN 

Tinjauan Historis: Tiga Gelombang Respons Pendidikan Islam 

Secara historis, respons dunia pendidikan Islam terhadap modernisasi dapat 

diklasifikasikan ke dalam tiga tipologi utama: Respons Rejektif-Tradisionalis: Respons ini 

melihat modernitas sebagai ancaman total yang harus ditolak. Institusi pendidikan yang 

menganut model ini, seperti beberapa pesantren salaf, berupaya mempertahankan 

sistem dan kurikulum tradisional secara murni, fokus pada pengajaran kitab-kitab 

kuning (kutub al-turath), dan membatasi interaksi dengan ilmu-ilmu modern yang 

dianggap produk "kafir". Kelebihannya adalah terjaganya otentisitas tradisi keilmuan 

Islam, namun kelemahannya adalah keterasingan dari perkembangan zaman yang 

membuat lulusannya kurang siap menghadapi kompleksitas dunia modern. 

Respons Apologetik-Modernis: Respons ini muncul dari kesadaran akan 

ketertinggalan umat Islam. Model ini berusaha mengadopsi sains dan teknologi modern, 

namun sering kali dengan cara yang superfisial. Terdapat dua varian dalam respons ini. 

Pertama, mendirikan sekolah modern dengan kurikulum sekuler plus tambahan 

beberapa mata pelajaran agama. Ini adalah model yang paling umum, namun secara 

inheren melanggengkan dikotomi. Kedua, upaya "cocoklogi" atau "ayat-isasi sains," di 

mana penemuan ilmiah modern dicarikan pembenarannya dalam ayat-ayat Al-Qur'an. 



Page 23 
 
 

Meskipun niatnya baik, pendekatan ini bersifat apologetik dan tidak membangun sebuah 

epistemologi Islam yang kokoh, karena sains modern tetap menjadi standar kebenaran. 

Respons Sintesis-Integratif: Respons ini merupakan kritik terhadap dua model 

sebelumnya. Para pemikir dalam gelombang ini, seperti Al-Attas dan Rahman, 

berpendapat bahwa masalahnya bukan pada sains dan teknologi itu sendiri, melainkan 

pada worldview sekuler yang membungkusnya. Oleh karena itu, solusinya bukan 

menolak atau menerima secara mentah-mentah, melainkan melakukan dekonstruksi dan 

rekonstruksi. Diperlukan upaya untuk "mengislamkan" ilmu pengetahuan, yakni dengan 

membebaskannya dari paradigma sekuler dan menempatkannya kembali dalam 

kerangka pandangan dunia Tauhid. Respons inilah yang berupaya melakukan perubahan 

pada level paradigma. 

Analisis Filosofis: Dekonstruksi Dikotomi Epistemologis 

Akar masalah dari krisis pendidikan Islam modern adalah dikotomi epistemologis. 

Pemisahan ilmu menjadi "ilmu agama" dan "ilmu umum" adalah sebuah anomali dalam 

sejarah intelektual Islam klasik. Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah-nya memang 

membedakan ilmu-ilmu (ulum naqliyyah dan ulum aqliyyah`), namun pembedaan itu 

bersifat fungsional, bukan hierarkis-dikotomis. Keduanya dipandang sebagai jalan 

menuju kebenaran yang sama.(Arif Musthofa & Ali, 2021) 

Dikotomi yang terjadi saat ini adalah warisan dari sistem pendidikan kolonial 

yang secara sengaja memisahkan pendidikan agama dari pendidikan umum untuk 

melemahkan pengaruh elite agama. Dampak filosofis dari dikotomi ini sangat merusak: 

Reduksi Makna Ilmu: Ilmu umum (sains, sosial, humaniora) direduksi menjadi 

sekadar alat untuk menguasai alam dan mencapai kemakmuran material, terlepas dari 

dimensi etis dan spiritualnya. Sementara itu, ilmu agama dipersempit maknanya menjadi 

sebatas urusan ritual dan akhirat (eskatologi), terisolasi dari persoalan dunia nyata. 

Krisis Aksiologis: Ketika ilmu dipisahkan dari nilai-nilai wahyu, ia menjadi "bebas 

nilai" yang dalam praktiknya justru tunduk pada nilai-nilai sekuler seperti pragmatisme, 

utilitarianisme, dan kapitalisme. Hal ini menjelaskan mengapa kemajuan sains dan 

teknologi tidak selalu sejalan dengan peningkatan kesejahteraan moral dan spiritual 

manusia. 

Fragmentasi Pengetahuan: Mahasiswa belajar biologi tanpa pernah merenungkan 

kebesaran Sang Pencipta, belajar ekonomi tanpa menginternalisasi prinsip keadilan 

sosial Islam, dan belajar politik tanpa landasan etika kepemimpinan profetik. 

Pengetahuan menjadi terkotak-kotak, gagal memberikan pandangan dunia yang utuh 

dan koheren. 

Menuju Paradigma Integratif-Holistik: Sebuah Rekonstruksi Konseptual 

Mengatasi krisis ini menuntut sebuah pergeseran paradigma menuju model 

integratif-holistik. Ini bukan sekadar menggabungkan dua jenis sekolah atau 

menambahkan mata pelajaran, melainkan sebuah restrukturisasi fundamental yang 

didasarkan pada prinsip-prinsip berikut: 

Fondasi Tauhid sebagai Prinsip Integrasi: Prinsip Tauhid harus menjadi pusat dari 

jaring-jaring keilmuan. Tauhid mengajarkan bahwa seluruh realitas berasal dari Sumber 

yang Satu, sehingga semua ilmu, pada hakikatnya, adalah tentang memahami ayat-ayat 



Page 24 
 
 

Allah baik yang tertulis (qauliyyah di dalam Al-Qur'an) maupun yang terhampar di alam 

semesta (kauniyyah). Dengan demikian, mempelajari fisika adalah sama spiritualnya 

dengan mempelajari tafsir, selama keduanya dilakukan dalam kerangka kesadaran akan 

Tuhan. 

Islamisasi Ilmu Pengetahuan Kontemporer: Sebagaimana diartikulasikan oleh Al-

Attas (Al–Attas, 2014) ini bukanlah proses menempelkan label Islam pada sains modern. 

Islamisasi adalah sebuah proses intelektual yang kritis: (a) Mengidentifikasi dan 

mengisolasi unsur-unsur dan konsep-konsep kunci yang membentuk budaya dan 

peradaban Barat sekuler; (b) Menanamkan unsur-unsur dan konsep-konsep kunci Islam 

ke dalam setiap cabang ilmu pengetahuan. Ini berarti, misalnya, merevisi asumsi-asumsi 

dasar dalam ilmu ekonomi yang berbasis homo economicus dengan konsep manusia 

dalam Islam yang tidak hanya didorong oleh kepentingan pribadi tetapi juga tanggung 

jawab sosial dan spiritual. 

Model Kurikulum Integratif-Interkonektif: Mengadopsi gagasan Amin Abdullah 

(Waston, 2016) kurikulum tidak boleh lagi bersifat linear dan terkotak-kotak. Ia harus 

dirancang seperti jaring laba-laba, di mana studi Al-Qur'an dan Sunnah (sebagai pusat) 

terhubung secara dialogis dengan berbagai disiplin ilmu lainnya sains alam, ilmu sosial, 

humaniora. Mahasiswa didorong untuk menganalisis isu-isu kontemporer (misalnya, 

krisis lingkungan, rekayasa genetika, keadilan ekonomi) dari berbagai perspektif 

keilmuan yang diikat oleh panduan nilai-nilai Islam. 

Tujuan Pendidikan: Membentuk Insan Ulul Albab: Tujuan akhir dari paradigma ini 

adalah melahirkan sosok Ulul Albab seperti yang digambarkan dalam Al-Qur'an, individu 

yang mampu berzikir (dimensi spiritual) sekaligus berpikir (dimensi intelektual), yang 

merenungkan ciptaan langit dan bumi, dan pada saat yang sama memiliki kesadaran etis-

spiritual yang mendalam. Mereka adalah para ilmuwan yang bertakwa, teknokrat yang 

amanah, dan politisi yang adil. 

KESIMPULAN  

Kesimpulan Pergulatan pendidikan Islam dalam arus modernisasi adalah sebuah 

pertarungan paradigmatik. Analisis historis menunjukkan bahwa respons yang bersifat 

parsial, baik rejektif maupun akomodatif-apologetik, terbukti tidak memadai dalam 

menjawab tantangan zaman. Problem fundamental terletak pada dikotomi epistemologis 

yang memisahkan ilmu dari iman, dan rasio dari wahyu sebuah dualisme yang asing bagi 

tradisi intelektual Islam klasik. 

Solusi yang paling menjanjikan terletak pada rekonstruksi paradigma menuju 

model pendidikan yang integratif-holistik. Paradigma ini menempatkan Tauhid sebagai 

fondasi pemersatu seluruh cabang pengetahuan, menolak sekularisasi ilmu, dan 

bertujuan untuk membentuk kepribadian insan kamil atau ulul albab yang utuh. Ini 

bukanlah sebuah upaya romantisme masa lalu, melainkan sebuah proyek intelektual 

yang kritis dan kreatif untuk membangun kembali relevansi peradaban Islam di dunia 

kontemporer melalui pilar pendidikan.  

 



Page 25 
 
 

REFERENSI; 

Al–Attas, S. M. N. (2014). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Penerbit UTM Press. 

Arif Musthofa, M., & Ali, H. (2021). Factors Influencing Critical Thinking in Islamic 

Education in Indonesia: System, Tradition, Culture. Jurnal Ilmu Manajemen 

Terapan, 3(1), 1–19. 

Azra, A. (1999). The Transmission of al-Manar’s Reformism to the Malay-Indonesian 

World: The Cases of al-Imam and al-Munir. Studia Islamika, 6(3). 

Azra, A. (2014). Reforms in Islamic education: A global perspective seen from the 

Indonesian case. Reforms in Islamic Education: International Perspectives, 59. 

Fikri, M. A. (2024). Pendidikan Islam dan Pembentukan Identitas Muslim di Era 

Globalisasi. Sasana: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 149–156. 

Hajjaj, W. A., Munip, A., & Nurjali, N. (2024). The role of communication in developing 

leadership and teamwork in schools. Indonesian Journal of Education (INJOE), 4(3), 

821–833. 

Idris, M. (2013). Reformasi Pendidikan Islam di Indonesia. Marwah: Jurnal Perempuan, 

Agama Dan Jender, 12(1), 32–52. 

Kuswanto, K., Abidin, Z., Pestano, R. D., & Ikhlas, M. (2024). Critical Thinking, Literacy, and 

Numeracy as Factors in STEM: Madrasah Student Learning. Edukasia: Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam, 19(1), 99–114. 

Kuswanto, K., Fajanela, J. V., & Abidin, Z. (2024). Learning Technology Increases the 

Perception of Online Learning. Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikan, 12(1), 88–

98. 

Munip, A. (2024). Ilmu dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. Al-

Aulia: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu-Ilmu Keislaman, 10(1), 49–58. 

Musthofa, M. A. (2025). Madrasah Teacher Management in Enhancing Students’ 

Understanding of Religious Moderation. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan 

Multikulturalisme, 7(2), 782–798. 

Musthofa, M. A., Yamin, M., & Badarussyamsi, B. (2023). Implementation of the Kullīyat 

al-Mu ‘allimīn Al-Islāmīyah Curriculum in Improving the Quality of Graduates in 

Islamic Boarding School. Journal of Educational Research, 2(2), 365–376. 

Rouf, M. (2016). Memahami tipologi pesantren dan madrasah sebagai lembaga 

pendidikan Islam Indonesia. Tadarus, 5(1), 68–92. 



Page 26 
 
 

Sugiyono, D. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan 

R&D. 

Suyatno, S. (2015). Sekolah Islam Terpadu Dalam Sistem Pendidikan Nasional. Al-Qalam, 

21(1), 1–10. 

Waston, W. (2016). Pemikiran epistemologi Amin Abdullah dan relevansinya bagi 

pendidikan tinggi di Indonesia. Profetika: Jurnal Studi Islam, 17(01), 80–89. 

Whittington, R. (1992). Putting Giddens into action: Social systems and managerial 

agency. Journal of Management Studies, 29(6), 693–712. 

Widayani, H. (2020). Neomodernisme Islam dalam Perspektif Fazlur Rahman. El Afkar, 

9(1), 85–100. 

 

 


