PANDALI: Jurnal Pendidikan
ISSN: XXXX-XXXX

Volume 01 Issue 01, Agustus 2025
Copyright by Author

OPEN ACCESS

Paradigma Pendidikan Islam dalam Arus Modernisasi: Tinjauan
Filosofis dan Historis

Ika Yulistina?l, Yulianti Yustina?, Abdullah3
SMP Negeri 1 Gondang?!
Universitas Muhammadiyah Ponorogo?
UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi?

Email : jka.yulistina.88@gmail.com
Corresponding Author: Ika Yulistina 1

Abstrak indonesia

Penelitian ini mengkaji pergeseran dan tantangan paradigma pendidikan Islam dalam
menghadapi arus modernisasi. Di tengah penetrasi nilai-nilai modern yang bercorak
sekuler, rasional-empiris, dan materialistis, institusi pendidikan Islam dihadapkan pada
dilema fundamental: antara mempertahankan otentisitas tradisi atau mengadopsi
modernitas secara kritis. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur
(library research) yang bersifat filosofis-historis, penelitian ini menganalisis akar
persoalan yang sering kali termanifestasi dalam bentuk dikotomi keilmuan pemisahan
antara ilmu-ilmu agama (ulum al-din) dan ilmu-ilmu umum (ulum al-dunya). Analisis
historis menunjukkan bahwa respons pendidikan Islam terhadap modernitas bervariasi,
mulai dari sikap rejektif-konservatif, apologetik-akomodatif, hingga sintesis-integratif.
Secara filosofis, problem utama terletak pada benturan epistemologis antara pandangan
dunia Tauhid (Tauhidic worldview) yang bersifat teosentris dan epistemologi modern
yang antroposentris. Hasil penelitian menunjukkan bahwa solusi superfisial seperti
penambahan mata pelajaran agama pada kurikulum sekuler atau sebaliknya tidak
memadai. Diperlukan sebuah rekonstruksi paradigmatik menuju model pendidikan
[slam yang integratif-holistik. Paradigma ini tidak hanya menyatukan ilmu nagliyyah dan
aqliyyah dalam satu kerangka kurikulum, tetapi juga menginternalisasikan nilai-nilai
[slam sebagai landasan aksiologis dalam seluruh proses pembelajaran dan
pengembangan ilmu pengetahuan. Penelitian ini merekomendasikan model integrasi
ilmu yang diinspirasi oleh gagasan Islamisasi [Imu Pengetahuan (Al-Attas) dan Integrasi-
Interkoneksi (Amin Abdullah) sebagai kerangka kerja konseptual untuk membangun
paradigma pendidikan Islam yang relevan dan transformatif di era kontemporer.

Kata Kunci: Paradigma Pendidikan Islam, Modernisasi, Filosofi Pendidikan, Dikotomi lImu,
Integrasi llmu, Epistemologi Islam.

Abstract English

This study examines the shifts and challenges in the paradigm of Islamic education in
facing the currents of modernization. Amidst the penetration of modern values
characterized by secularism, rational empiricism, and materialism, Islamic educational
institutions are confronted with a fundamental dilemma: whether to preserve the
authenticity of tradition or to critically adopt modernity. Through a qualitative approach

Page 18


mailto:ika.yulistina.88@gmail.com

using library research with a philosophical-historical method, this study analyzes the
root issues that often manifest in the form of the epistemological dichotomy the
separation between religious sciences (‘ulum al-din) and worldly sciences (‘ulum al-
dunya). Historical analysis shows that Islamic education's responses to modernity vary,
ranging from rejectionist-conservative, apologetic-accommodative, to synthetic-
integrative approaches. Philosophically, the core problem lies in the epistemological
clash between the Tauhidic worldview, which is theocentric, and modern epistemology,
which is anthropocentric. The findings indicate that superficial solutions, such as merely
adding religious subjects to a secular curriculum or vice versa are inadequate. What is
needed is a paradigmatic reconstruction toward a holistic-integrative model of Islamic
education. This paradigm not only unifies naqliyyah (transmitted) and aqliyyah (rational)
sciences within a single curricular framework, but also internalizes Islamic values as
axiological foundations throughout the entire process of learning and knowledge
development. This study recommends models of knowledge integration inspired by the
concepts of Islamization of Knowledge (Al-Attas) and Integration-Interconnection (Amin
Abdullah) as conceptual frameworks to construct a relevant and transformative Islamic
education paradigm for the contemporary era.

Keywords: Islamic Education Paradigm, Modernization, Philosophy of Education,
Knowledge Dichotomy, Integration of Knowledge, Islamic Epistemology.

PENDAHULUAN

Perjumpaan antara peradaban Islam dan modernitas Barat merupakan salah satu
fenomena historis paling signifikan dalam dua abad terakhir. Modernisasi, yang dimotori
oleh Revolusi Ilmiah dan Pencerahan di Eropa, tidak hanya membawa kemajuan
teknologi dan perubahan struktur sosial-politik, tetapi juga menyebarkan sebuah
pandangan dunia yang khas, yang mengedepankan rasionalisme, empirisme,
sekularisme, dan individualisme (Whittington, 1992) Arus ini secara fundamental
menantang tatanan masyarakat Muslim, termasuk salah satu pilar utamanya: sistem
pendidikan.

Secara historis, pendidikan Islam dibangun di atas landasan Tauhid, yaitu
keyakinan akan keesaan Tuhan yang menjadi pusat dan sumber seluruh realitas. Dalam
kerangka ini, segala bentuk ilmu pengetahuan baik yang diperoleh melalui wahyu (‘ulum
al-naqgliyyah) maupun melalui rasio (‘ulum al-‘aqliyyah) dipahami sebagai bagian integral
dari kebenaran ilahiah yang saling berkaitan dan saling melengkapi. Tauhid bukan hanya
fondasi teologis, tetapi juga menjadi epistemologi utama yang menyatukan antara
dimensi spiritual, moral, dan intelektual dalam proses pendidikan.(Musthofa, 2025) Oleh
karena itu, dalam paradigma pendidikan Islam klasik, tidak ada dikotomi antara "ilmu
agama" dan "ilmu dunia"; keduanya dipelajari dalam kerangka yang sama dengan tujuan
pembentukan insan kamil manusia paripurna secara ruhani, intelektual, dan sosial.

Namun, ketika kolonialisme Barat masuk ke dunia Islam termasuk Indonesia
terjadi disrupsi epistemologis dan institusional. Model pendidikan sekuler yang dibawa
oleh kolonial Belanda mengintroduksi sistem sekolah formal modern yang berorientasi
pada rasionalisme, empirisisme, dan materialisme. Kurikulum sekolah-sekolah ini
terlepas dari nilai-nilai spiritual dan tidak mengakui wahyu sebagai sumber valid
pengetahuan.(Musthofa et al., 2023) Di sisi lain, lembaga-lembaga pendidikan Islam

Page 19



seperti pesantren dan madrasah tetap mempertahankan struktur dan materi klasik yang
berfokus pada studi keagamaan, seperti fikih, tauhid, dan tasawuf (Rouf, 2016)

Kondisi ini melahirkan dualisme sistemik dalam pendidikan nasional yakni
keberadaan dua sistem pendidikan yang berjalan paralel tetapi tidak saling terhubung:
sistem Islam tradisional dan sistem sekolah sekuler-modern.(Suyatno, 2015) Dalam
jangka panjang, dualisme ini menimbulkan problem dikotomi epistemologis:
pengetahuan agama dan pengetahuan umum tidak lagi dianggap sebagai satu kesatuan
yang koheren, melainkan sebagai dua disiplin yang terpisah secara metodologis,
ontologis, dan aksiologis. Konsekuensinya sangat serius, karena lahirlah generasi Muslim
dengan "kepribadian terbelah” (split personality), sebagaimana dikritik tajam oleh Syed
Muhammad Naquib al-Attas (Al-Attas, 2014). Lulusan dari lembaga pendidikan Islam
sering kali mengalami kesulitan dalam berinteraksi dengan perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi modern, sementara lulusan dari sekolah-sekolah umum
justru terasing dari akar tradisi intelektual dan nilai-nilai spiritual Islam.

Fenomena ini menciptakan kesenjangan identitas intelektual dan moral dalam
masyarakat Muslim kontemporer.(Fikri, 2024) Banyak intelektual Muslim yang
produktif secara ilmiah tetapi miskin secara spiritual, atau sebaliknya, alim secara
keagamaan tetapi tidak mampu berkontribusi dalam sains dan teknologi. Lebih jauh,
dikotomi ini melemahkan potensi umat Islam dalam membangun peradaban ilmu yang
menyatu antara iman dan akal, antara etika wahyu dan eksplorasi empiris. Oleh karena
ity, tantangan utama pendidikan Islam hari ini bukan sekadar persoalan kurikulum atau
kelembagaan, tetapi adalah rekonstruksi paradigma epistemologis yang mampu
mengintegrasikan seluruh dimensi ilmu dalam cahaya Tauhid.(Kuswanto, Abidin, et al,,
2024) Dalam konteks kontemporer, tantangan ini semakin kompleks. Globalisasi dan
revolusi digital mempercepat penyebaran nilai-nilai modernitas, menuntut sistem
pendidikan untuk menghasilkan sumber daya manusia yang kompetitif secara global.
Respon terhadap tantangan ini mendorong berbagai upaya reformasi pendidikan Islam,
namun sering kali bersifat parsial dan belum menyentuh akar persoalan
paradigmatiknya.

Kajian mengenai reformasi pendidikan Islam telah banyak dilakukan. Sejumlah
penelitian fokus pada aspek kelembagaan (Idris, 2013), modernisasi kurikulum (Azra,
2014), dan adaptasi metodologi pengajaran. Namun, celah penelitian yang hendak diisi
oleh studi ini terletak pada kurangnya analisis yang mendalam dan komprehensif pada
level paradigma filosofis. Banyak studi cenderung membahas aspek "kulit" atau teknis
dari reformasi, seperti penambahan mata pelajaran atau penggunaan teknologi, tanpa
membongkar dan merekonstruksi asumsi-asumsi dasar ontologis, epistemologis, dan
aksiologis (Munip, 2024) yang menopang sistem pendidikan tersebut. Penelitian ini
berargumen bahwa kegagalan banyak program reformasi disebabkan oleh
ketidakmampuan untuk mengatasi dikotomi pada level fondasi filosofisnya. Dengan
demikian, studi ini menawarkan tinjauan yang melintasi disiplin sejarah dan filsafat
untuk membedah akar persoalan dan menawarkan kerangka kerja konseptual yang lebih
fundamental.

Page 20



LANDASAN TEORI
Teori 1

Konsep Modernisasi dan Implikasinya Modernisasi bukanlah fenomena netral
yang sebatas pada adopsi teknologi. Secara konseptual, modernisasi merupakan sebuah
paket budaya dan pandangan dunia yang lahir dari pengalaman historis Eropa. Anthony
Giddens (Whittington, 1992) mendefinisikannya sebagai mode kehidupan sosial yang
muncul di Eropa sejak abad ke-17 dan kemudian menyebar ke seluruh dunia, yang
ditandai dengan dinamisme ekstrem yang didorong oleh pemisahan ruang dan waktu
serta mekanisme pelepasan (disembedding mechanisms).

Fondasi filosofisnya mencakup: (a) Rasionalisme, yang menempatkan akal
manusia sebagai otoritas tertinggi dalam menentukan kebenaran; (b) Empirisme, yang
membatasi pengetahuan valid hanya pada apa yang dapat diverifikasi secara indrawi;
dan (c) Sekularisme, yang memisahkan ranah agama dari urusan publik, termasuk ilmu
pengetahuan dan pendidikan (Hajjaj et al., 2024). Implikasi dari pandangan dunia ini
terhadap pendidikan adalah terciptanya sistem yang berorientasi pada tujuan-tujuan
pragmatis-materialistis, mengesampingkan pertanyaan-pertanyaan tentang makna,
tujuan hidup, dan moralitas yang bersumber dari agama.

Paradigma Fundamental Pendidikan Islam Paradigma, dalam pengertian Thomas
Kuhn adalah kerangka konseptual yang diterima secara umum yang mendefinisikan
masalah dan metode yang sah dalam suatu bidang. Dalam konteks pendidikan Islam,
paradigma ini dibangun di atas fondasi filosofis yang koheren: Ontologi: Realitas tertinggi
adalah Allah SWT. Alam semesta dan manusia adalah ciptaan-Nya dan memiliki tujuan.
Realitas tidak terbatas pada dunia fisik yang teramati, tetapi juga mencakup dimensi
metafisik (Al-Attas, 1993).

Epistemologi: Sumber ilmu pengetahuan tidak tunggal. Islam mengakui validitas
berbagai sumber ilmu, yaitu: wahyu (al-Qur'an dan Sunnah), akal (rasio dan logika), indra
(observasi dan eksperimen), dan intuisi (ilham/kashf). Semua sumber ini, jika digunakan
dengan benar, akan saling menguatkan dan bermuara pada pengenalan akan Tuhan
(ma'rifatullah) (Rahman, 1982).

Aksiologi: Tujuan pendidikan (teleologi) bukanlah semata-mata untuk
menghasilkan tenaga kerja terampil, melainkan untuk membentuk manusia paripurna
(insan kamil) yang berakhlak mulia, memahami posisinya sebagai hamba (abdullah) dan
khalifah (khalifatullah fil ardh). Nilai-nilai etis yang bersumber dari wahyu menjadi
pemandu utama dalam setiap aktivitas keilmuan.

Penelitian Relevan Beberapa penelitian telah meletakkan dasar bagi studi ini.
Azyumardi Azra (Azra, 1999) dalam karyanya telah memetakan secara historis dinamika
jaringan ulama dan institusi pendidikan Islam di Nusantara dalam merespons
modernitas. Fazlur Rahman (Widayani, 2020) melalui karyanya Islam and Modernity
mengkritik kegagalan pendidikan Islam modern dan menyerukan "gerakan ganda"
(double movement), yakni kembali ke spirit normatif Al-Qur'an untuk kemudian
menjawab tantangan kontemporer. Syed Naquib al-Attas (Al-Attas, 2014) secara tajam
mengidentifikasi "sekularisasi” sebagai problem inti dan menawarkan proyek "Islamisasi
[Imu Pengetahuan" sebagai solusi paradigmatik. Sementara itu, Amin Abdullah (Waston,

Page 21



2016)mengusulkan model "integrasi-interkoneksi" ilmu dengan metafora jaring laba-
laba (spider web) sebagai kritik terhadap model dikotomis maupun Islamisasi yang
dianggap sebagian kalangan terlalu rigid. Penelitian ini berupaya mensintesiskan
berbagai pandangan tersebut dalam sebuah analisis filosofis-historis yang utuh..

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi
literatur Sesuai dengan fokusnya, pendekatan analisis yang digunakan adalah analisis
historis-filosofis.(Kuswanto, Fajanela, et al., 2024) Sumber Data: Data penelitian ini
bersumber dari bahan-bahan pustaka yang terdiri dari: (a) Karya-karya primer para
pemikir Muslim tentang pendidikan dan modernitas, seperti Syed Naquib al-Attas, Fazlur
Rahman, Ismail Raji al-Faruqi, dan Amin Abdullah; (b) Buku-buku dan artikel jurnal
akademik yang membahas sejarah pendidikan Islam, filsafat pendidikan, dan sosiologi
modernisasi; (c) Dokumen-dokumen historis yang relevan mengenai kebijakan
pendidikan pada masa kolonial dan pasca-kolonial.

Teknik Pengumpulan Data:(Sugiyono, 2013) Data dikumpulkan melalui teknik
dokumentasi, yaitu dengan menelaah, mencatat, dan mengklasifikasikan informasi
relevan dari sumber-sumber tertulis yang telah diidentifikasi. Teknik Analisis Data: Data
dianalisis menggunakan metode analisis konten dan analisis konseptual. Analisis historis
digunakan untuk melacak dan memetakan evolusi respons pendidikan Islam dari masa
ke masa. Sementara itu, analisis filosofis digunakan untuk membongkar asumsi-asumsi
dasar ontologis, epistemologis, aksiologis yang terkandung dalam setiap model respons,
mengidentifikasi ketegangan dan kontradiksi internalnya, serta merumuskan sintesis
konseptual untuk paradigma alternatif.

PEMBAHASAN
Tinjauan Historis: Tiga Gelombang Respons Pendidikan Islam

Secara historis, respons dunia pendidikan Islam terhadap modernisasi dapat
diklasifikasikan ke dalam tiga tipologi utama: Respons Rejektif-Tradisionalis: Respons ini
melihat modernitas sebagai ancaman total yang harus ditolak. Institusi pendidikan yang
menganut model ini, seperti beberapa pesantren salaf, berupaya mempertahankan
sistem dan kurikulum tradisional secara murni, fokus pada pengajaran kitab-kitab
kuning (kutub al-turath), dan membatasi interaksi dengan ilmu-ilmu modern yang
dianggap produk "kafir". Kelebihannya adalah terjaganya otentisitas tradisi keilmuan
[slam, namun kelemahannya adalah keterasingan dari perkembangan zaman yang
membuat lulusannya kurang siap menghadapi kompleksitas dunia modern.

Respons Apologetik-Modernis: Respons ini muncul dari kesadaran akan
ketertinggalan umat Islam. Model ini berusaha mengadopsi sains dan teknologi modern,
namun sering kali dengan cara yang superfisial. Terdapat dua varian dalam respons ini.
Pertama, mendirikan sekolah modern dengan kurikulum sekuler plus tambahan
beberapa mata pelajaran agama. Ini adalah model yang paling umum, namun secara
inheren melanggengkan dikotomi. Kedua, upaya "cocoklogi" atau "ayat-isasi sains," di
mana penemuan ilmiah modern dicarikan pembenarannya dalam ayat-ayat Al-Qur'an.

Page 22



Meskipun niatnya baik, pendekatan ini bersifat apologetik dan tidak membangun sebuah
epistemologi Islam yang kokoh, karena sains modern tetap menjadi standar kebenaran.

Respons Sintesis-Integratif: Respons ini merupakan kritik terhadap dua model
sebelumnya. Para pemikir dalam gelombang ini, seperti Al-Attas dan Rahman,
berpendapat bahwa masalahnya bukan pada sains dan teknologi itu sendiri, melainkan
pada worldview sekuler yang membungkusnya. Oleh karena itu, solusinya bukan
menolak atau menerima secara mentah-mentah, melainkan melakukan dekonstruksi dan
rekonstruksi. Diperlukan upaya untuk "mengislamkan” ilmu pengetahuan, yakni dengan
membebaskannya dari paradigma sekuler dan menempatkannya kembali dalam
kerangka pandangan dunia Tauhid. Respons inilah yang berupaya melakukan perubahan
pada level paradigma.

Analisis Filosofis: Dekonstruksi Dikotomi Epistemologis

Akar masalah dari krisis pendidikan Islam modern adalah dikotomi epistemologis.
Pemisahan ilmu menjadi "ilmu agama" dan "ilmu umum" adalah sebuah anomali dalam
sejarah intelektual Islam klasik. Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah-nya memang
membedakan ilmu-ilmu (ulum naqgliyyah dan ulum aqliyyah®), namun pembedaan itu
bersifat fungsional, bukan hierarkis-dikotomis. Keduanya dipandang sebagai jalan
menuju kebenaran yang sama.(Arif Musthofa & Ali, 2021)

Dikotomi yang terjadi saat ini adalah warisan dari sistem pendidikan kolonial
yang secara sengaja memisahkan pendidikan agama dari pendidikan umum untuk
melemahkan pengaruh elite agama. Dampak filosofis dari dikotomi ini sangat merusak:

Reduksi Makna [Imu: [lmu umum (sains, sosial, humaniora) direduksi menjadi
sekadar alat untuk menguasai alam dan mencapai kemakmuran material, terlepas dari
dimensi etis dan spiritualnya. Sementara itu, ilmu agama dipersempit maknanya menjadi
sebatas urusan ritual dan akhirat (eskatologi), terisolasi dari persoalan dunia nyata.

Krisis Aksiologis: Ketika ilmu dipisahkan dari nilai-nilai wahyu, ia menjadi "bebas
nilai" yang dalam praktiknya justru tunduk pada nilai-nilai sekuler seperti pragmatisme,
utilitarianisme, dan kapitalisme. Hal ini menjelaskan mengapa kemajuan sains dan
teknologi tidak selalu sejalan dengan peningkatan kesejahteraan moral dan spiritual
manusia.

Fragmentasi Pengetahuan: Mahasiswa belajar biologi tanpa pernah merenungkan
kebesaran Sang Pencipta, belajar ekonomi tanpa menginternalisasi prinsip keadilan
sosial Islam, dan belajar politik tanpa landasan etika kepemimpinan profetik.
Pengetahuan menjadi terkotak-kotak, gagal memberikan pandangan dunia yang utuh
dan koheren.

Menuju Paradigma Integratif-Holistik: Sebuah Rekonstruksi Konseptual

Mengatasi krisis ini menuntut sebuah pergeseran paradigma menuju model
integratif-holistik. Ini bukan sekadar menggabungkan dua jenis sekolah atau
menambahkan mata pelajaran, melainkan sebuah restrukturisasi fundamental yang
didasarkan pada prinsip-prinsip berikut:

Fondasi Tauhid sebagai Prinsip Integrasi: Prinsip Tauhid harus menjadi pusat dari
jaring-jaring keilmuan. Tauhid mengajarkan bahwa seluruh realitas berasal dari Sumber
yang Satu, sehingga semua ilmu, pada hakikatnya, adalah tentang memahami ayat-ayat

Page 23



Allah baik yang tertulis (gauliyyah di dalam Al-Qur'an) maupun yang terhampar di alam
semesta (kauniyyah). Dengan demikian, mempelajari fisika adalah sama spiritualnya
dengan mempelajari tafsir, selama keduanya dilakukan dalam kerangka kesadaran akan
Tuhan.

[slamisasi [lmu Pengetahuan Kontemporer: Sebagaimana diartikulasikan oleh Al-
Attas (Al-Attas, 2014) ini bukanlah proses menempelkan label Islam pada sains modern.
Islamisasi adalah sebuah proses intelektual yang kritis: (a) Mengidentifikasi dan
mengisolasi unsur-unsur dan konsep-konsep kunci yang membentuk budaya dan
peradaban Barat sekuler; (b) Menanamkan unsur-unsur dan konsep-konsep kunci Islam
ke dalam setiap cabang ilmu pengetahuan. Ini berarti, misalnya, merevisi asumsi-asumsi
dasar dalam ilmu ekonomi yang berbasis homo economicus dengan konsep manusia
dalam Islam yang tidak hanya didorong oleh kepentingan pribadi tetapi juga tanggung
jawab sosial dan spiritual.

Model Kurikulum Integratif-Interkonektif: Mengadopsi gagasan Amin Abdullah
(Waston, 2016) kurikulum tidak boleh lagi bersifat linear dan terkotak-kotak. Ia harus
dirancang seperti jaring laba-laba, di mana studi Al-Qur'an dan Sunnah (sebagai pusat)
terhubung secara dialogis dengan berbagai disiplin ilmu lainnya sains alam, ilmu sosial,
humaniora. Mahasiswa didorong untuk menganalisis isu-isu kontemporer (misalnya,
krisis lingkungan, rekayasa genetika, keadilan ekonomi) dari berbagai perspektif
keilmuan yang diikat oleh panduan nilai-nilai Islam.

Tujuan Pendidikan: Membentuk Insan Ulul Albab: Tujuan akhir dari paradigma ini
adalah melahirkan sosok Ulul Albab seperti yang digambarkan dalam Al-Qur'an, individu
yang mampu berzikir (dimensi spiritual) sekaligus berpikir (dimensi intelektual), yang
merenungkan ciptaan langit dan bumi, dan pada saat yang sama memiliki kesadaran etis-
spiritual yang mendalam. Mereka adalah para ilmuwan yang bertakwa, teknokrat yang
amanah, dan politisi yang adil.

KESIMPULAN

Kesimpulan Pergulatan pendidikan Islam dalam arus modernisasi adalah sebuah
pertarungan paradigmatik. Analisis historis menunjukkan bahwa respons yang bersifat
parsial, baik rejektif maupun akomodatif-apologetik, terbukti tidak memadai dalam
menjawab tantangan zaman. Problem fundamental terletak pada dikotomi epistemologis
yang memisahkan ilmu dari iman, dan rasio dari wahyu sebuah dualisme yang asing bagi
tradisi intelektual Islam klasik.

Solusi yang paling menjanjikan terletak pada rekonstruksi paradigma menuju
model pendidikan yang integratif-holistik. Paradigma ini menempatkan Tauhid sebagai
fondasi pemersatu seluruh cabang pengetahuan, menolak sekularisasi ilmu, dan
bertujuan untuk membentuk kepribadian insan kamil atau ulul albab yang utuh. Ini
bukanlah sebuah upaya romantisme masa lalu, melainkan sebuah proyek intelektual
yang kritis dan kreatif untuk membangun kembali relevansi peradaban Islam di dunia
kontemporer melalui pilar pendidikan.

Page 24



REFERENSI;
Al-Attas, S. M. N. (2014). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Penerbit UTM Press.

Arif Musthofa, M., & Ali, H. (2021). Factors Influencing Critical Thinking in Islamic

Education in Indonesia: System, Tradition, Culture. Jurnal IImu Manajemen
Terapan, 3(1), 1-19.

Azra, A. (1999). The Transmission of al-Manar’s Reformism to the Malay-Indonesian
World: The Cases of al-Imam and al-Munir. Studia Islamika, 6(3).

Azra, A. (2014). Reforms in Islamic education: A global perspective seen from the
Indonesian case. Reforms in Islamic Education: International Perspectives, 59.

Fikri, M. A. (2024). Pendidikan Islam dan Pembentukan Identitas Muslim di Era
Globalisasi. Sasana: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 149-156.

Hajjaj, W. A., Munip, A., & Nurjali, N. (2024). The role of communication in developing
leadership and teamwork in schools. Indonesian Journal of Education (INJOE), 4(3),
821-833.

Idris, M. (2013). Reformasi Pendidikan Islam di Indonesia. Marwah: Jurnal Perempuan,
Agama Dan Jender, 12(1), 32-52.

Kuswanto, K., Abidin, Z., Pestano, R. D., & Ikhlas, M. (2024). Critical Thinking, Literacy, and
Numeracy as Factors in STEM: Madrasah Student Learning. Edukasia: Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam, 19(1), 99-114.

Kuswanto, K., Fajanela, ]J. V., & Abidin, Z. (2024). Learning Technology Increases the
Perception of Online Learning. Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikan, 12(1), 88—
98.

Munip, A. (2024). [lmu dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. Al-
Aulia: Jurnal Pendidikan Dan Illmu-Ilmu Keislaman, 10(1), 49-58.

Musthofa, M. A. (2025). Madrasah Teacher Management in Enhancing Students’
Understanding of Religious Moderation. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan
Multikulturalisme, 7(2), 782-798.

Musthofa, M. A., Yamin, M., & Badarussyamsi, B. (2023). Implementation of the Kulliyat
al-Mu ‘allimin Al-Islamiyah Curriculum in Improving the Quality of Graduates in
Islamic Boarding School. Journal of Educational Research, 2(2), 365-376.

Rouf, M. (2016). Memahami tipologi pesantren dan madrasah sebagai lembaga
pendidikan Islam Indonesia. Tadarus, 5(1), 68-92.

Page 25



Sugiyono, D. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan
R&D.

Suyatno, S. (2015). Sekolah Islam Terpadu Dalam Sistem Pendidikan Nasional. Al-Qalam,
21(1),1-10.

Waston, W. (2016). Pemikiran epistemologi Amin Abdullah dan relevansinya bagi
pendidikan tinggi di Indonesia. Profetika: Jurnal Studi Islam, 17(01), 80-89.
Whittington, R. (1992). Putting Giddens into action: Social systems and managerial

agency. Journal of Management Studies, 29(6), 693-712.
Widayani, H. (2020). Neomodernisme Islam dalam Perspektif Fazlur Rahman. EI Afkar,
9(1), 85-100.

Page 26



