PANDALI: Jurnal Pendidikan
ISSN: XXXX-XXXX

Volume 01 Issue 01, Agustus 2025
Copyright by Author

OPEN ACCESS

Kontribusi Pendidikan Islam dalam Pengembangan Ekonomi Berbasis
Etika Syariah

Erwina Kartika Devi’, Nelly Agustriani?, Richa Suciningtyas®
Institut Islam Al-Mujaddid Sabak?!
Universitas Muhammadiyah Ponorogo?
Pondok Modern Darussalam Gontor3

Email : erwinaelkhalifi@gmail.com
Corresponding Author: Erwina Kartika Devi 1

Abstrak indonesia

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk paradigma ekonomi yang
sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Etika syariah menekankan nilai-nilai keadilan,
kejujuran, tolong-menolong, dan keberlanjutan yang sangat relevan dalam
mengembangkan sistem ekonomi modern. Artikel ini bertujuan menganalisis kontribusi
pendidikan Islam dalam menanamkan kesadaran etis serta mendorong praktik ekonomi
yang berbasis pada maqashid al-syariah. Metode yang digunakan adalah studi pustaka
dengan pendekatan kualitatif, menganalisis literatur terkait pendidikan Islam dan
ekonomi syariah. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam berperan dalam:
(1) internalisasi nilai etika bisnis syariah; (2) pengembangan sumber daya manusia yang
berkompeten dalam bidang ekonomi syariah; (3) pembentukan budaya ekonomi yang
adil dan berkeadilan sosial; serta (4) penguatan kelembagaan ekonomi berbasis syariah.
Kesimpulannya, pendidikan Islam merupakan fondasi utama dalam mewujudkan
ekonomi syariah yang berkelanjutan dan berorientasi pada kemaslahatan umat

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Ekonomi Syariah, Etika, Maqashid al-Syariah

Abstract English

I[slamic education plays a strategic role in shaping an economic paradigm that aligns with
the principles of sharia. Sharia ethics emphasize values such as justice, honesty, mutual
assistance, and sustainability, which are highly relevant in addressing the challenges of
the modern economic system. This article aims to analyze the contribution of Islamic
education in instilling ethical awareness and promoting economic practices based on
magqashid al-sharia. This study employs a qualitative method with a library research
approach, analyzing various literatures related to Islamic education and the sharia
economy. The findings indicate that Islamic education contributes to: (1) the
internalization of sharia business ethics values; (2) the development of competent human
resources in the field of Islamic economics; (3) the establishment of a fair and socially just
economic culture; and (4) the strengthening of sharia-based economic institutions. In
conclusion, Islamic education serves as a fundamental foundation in realizing a
sustainable sharia economy oriented toward the common good (maslahah).

Keywords: Islamic Education, Sharia Economics, Ethics, Maqashid al-Sharia.

Page 27


mailto:erwinaelkhalifi@gmail.com

PENDAHULUAN

Perekonomian global saat ini tengah menghadapi tantangan serius berupa
ketidakadilan distribusi, eksploitasi sumber daya alam, dan praktik ekonomi yang
mengabaikan aspek moralitas. Fenomena seperti kesenjangan pendapatan, praktik
monopoli, dan krisis lingkungan semakin menegaskan kelemahan sistem ekonomi
konvensional yang berlandaskan kapitalisme dan liberalisme. Krisis keuangan dunia
yang terjadi berulang kali menjadi bukti nyata bahwa orientasi profit semata tanpa
pertimbangan nilai-nilai spiritual dan etika tidak mampu mewujudkan kesejahteraan
universal. Sistem yang menempatkan pertumbuhan ekonomi sebagai tujuan utama
seringkali mengorbankan aspek keadilan sosial, keseimbangan ekologi, serta
keberlangsungan hidup generasi mendatang. Dengan demikian, muncul kebutuhan
mendesak akan sebuah sistem ekonomi alternatif yang tidak hanya memperhatikan
aspek material, tetapi juga menekankan nilai-nilai moral, keadilan, dan
keberlanjutan.(Kuswanto, Abidin, et al., 2024)

Secara empiris, perkembangan ekonomi syariah dalam beberapa dekade terakhir
menunjukkan tren yang signifikan. Berdasarkan laporan State of the Global Islamic
Economy nilai industri halal global mencapai lebih dari US$ 2,1 triliun, mencakup sektor
makanan, keuangan, pariwisata, kosmetik, hingga farmasi. Sementara itu, aset keuangan
syariah global telah menembus angka US$ 3,6 triliun, dengan pertumbuhan rata-rata
sekitar 10% per tahun.(Yulitasari et al., 2024) Di Indonesia, sebagai negara dengan
populasi muslim terbesar di dunia, potensi ekonomi syariah sangat besar. Menurut data
Otoritas Jasa Keuangan, pangsa pasar keuangan syariah nasional mencapai 10,63%,
dengan tren pertumbuhan yang konsisten. Selain itu, Indonesia juga menempati
peringkat ke-4 dunia dalam Global Islamic Economy Indicator, setelah Malaysia, Arab
Saudi, dan Uni Emirat Arab.

Meskipun perkembangan ini menunjukkan prospek yang menjanjikan, terdapat
tantangan besar terkait ketersediaan sumber daya manusia (SDM) yang kompeten dan
beretika dalam mengelola ekonomi syariah. Banyak lembaga keuangan dan bisnis halal
masih menghadapi keterbatasan dalam aspek pengetahuan, pemahaman prinsip syariah,
serta internalisasi nilai-nilai etika Islam.(Musthofa, 2025) Hal ini menunjukkan bahwa
keberhasilan ekonomi syariah tidak dapat dilepaskan dari peran pendidikan sebagai
sarana pembentukan kesadaran dan karakter pelaku ekonomi.

Pendidikan Islam, sebagai sistem yang menanamkan nilai-nilai tauhid, akhlak, dan
muamalah, berperan strategis dalam menyiapkan generasi yang tidak hanya memiliki
pengetahuan teoritis, tetapi juga mampu mengimplementasikan praktik ekonomi
berbasis etika syariah. Pendidikan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai proses
transfer ilmu (knowledge transfer), melainkan juga proses internalisasi nilai (value
internalization) yang berkelanjutan. Melalui pendidikan, individu diarahkan untuk
membentuk pola pikir, sikap, dan perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam, sehingga
mereka dapat menjadi agen perubahan dalam menciptakan praktik ekonomi yang
berorientasi pada maqgashid al-syariah(Sutiani et al., 2025)

Dalam konteks ini, ekonomi syariah hadir sebagai sebuah tawaran solusi yang
menekankan keseimbangan antara kepentingan individu dan kepentingan sosial, serta

Page 28



antara kebutuhan material dan kebutuhan spiritual.(Devi et al., 2023) Prinsip-prinsip
syariah yang melarang praktik riba, maysir, dan gharar, serta mendorong praktik bisnis
yang adil, transparan, dan berorientasi pada kemaslahatan, memberikan dasar normatif
bagi terciptanya tatanan ekonomi yang lebih berkeadilan.(Hidayatun et al., 2025) Selain
itu, instrumen-instrumen ekonomi syariah seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf,
bukan hanya berfungsi sebagai ibadah individual,(Fia et al., 2024) tetapi juga memiliki
dimensi sosial yang sangat kuat dalam redistribusi kekayaan dan pengentasan
kemiskinan.

Akan tetapi, keberhasilan ekonomi syariah tidak dapat dilepaskan dari peran
pendidikan sebagai sarana pembentukan kesadaran dan karakter pelaku ekonomi.
Pendidikan Islam, sebagai sistem yang menanamkan nilai-nilai tauhid, akhlak, dan
muamalah, berperan strategis dalam menyiapkan generasi yang tidak hanya memiliki
pengetahuan teoritis, tetapi juga mampu mengimplementasikan praktik ekonomi
berbasis etika syariah. Pendidikan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai proses
transfer ilmu melainkan juga proses internalisasi nilai value internalization yang
berkelanjutan. Melalui pendidikan, individu diarahkan untuk membentuk pola pikir,
sikap, dan perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam, sehingga mereka dapat menjadi
agen perubahan dalam menciptakan praktik ekonomi yang berorientasi pada magashid
al-syariah

Konsep maqashid al-syariah,(Fatimah et al., 2024) yang mencakup upaya menjaga
agama hifz al-din, jiwa hifz al-nafs, akal hifz al-‘aql, keturunan hifz al-nasl, dan harta hifz
al-mal, menjadi kerangka etis sekaligus filosofis dalam membangun sistem ekonomi
[slam. Dengan berlandaskan pada maqashid, pendidikan Islam berfungsi tidak hanya
mencetak tenaga kerja atau intelektual yang terampil di bidang ekonomi, tetapi juga
membentuk insan yang bertanggung jawab, berkeadilan, dan menjunjung tinggi nilai
kemaslahatan umat. (Kuswanto, Fajanela, et al., 2024) Dengan demikian, pendidikan
Islam dapat dipandang sebagai fondasi utama dalam pengembangan ekonomi berbasis
etika syariah yang tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan, tetapi juga pada
keberlanjutan dan kesejahteraan kolektif.

Penelitian mengenai ekonomi syariah sudah banyak dilakukan, khususnya dalam
bidang perbankan, keuangan, dan instrumen syariah. Namun, masih terdapat
kekosongan penelitian (research gap) terkait peran fundamental pendidikan Islam
sebagai fondasi pengembangan ekonomi berbasis etika syariah. Sebagian besar
penelitian sebelumnya lebih menekankan aspek teknis kelembagaan ekonomi syariah,
seperti perbankan atau zakat, sementara dimensi pendidikan sebagai agen transformasi
nilai belum mendapat porsi yang proporsional. Dengan demikian, kajian ini penting
untuk menjawab pertanyaan: Bagaimana kontribusi pendidikan Islam dalam
menanamkan etika syariah yang mampu mengarahkan praktik ekonomi menuju
keadilan, keberlanjutan, dan kesejahteraan umat.

Page 29



LANDASAN TEORI
Teori 1

Teori Pendidikan Islam

Pendidikan Islam dipandang sebagai proses pengembangan manusia seutuhnya
yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik.
Menurut Al-Attas (Al-Attas, 2014) pendidikan Islam bertujuan menanamkan adab
sehingga melahirkan insan berilmu dan berakhlak mulia. Dengan demikian, pendidikan
Islam menjadi wadah internalisasi nilai etika yang dapat diterapkan dalam berbagai
aspek kehidupan, termasuk ekonomi.

Teori Ekonomi Syariah dan Etika Bisnis Islami

Ekonomi syariah berlandaskan pada prinsip keadilan (al-‘adl), keseimbangan (al-
mizan), dan larangan terhadap praktik merugikan seperti riba, maysir, dan gharar.
Menurut Chapra (Chapra, 2000), ekonomi Islam berorientasi pada pencapaian falah
(kesejahteraan dunia dan akhirat) melalui distribusi kekayaan yang adil dan
produktivitas yang beretika. Etika bisnis Islami menekankan kejujuran, transparansi, dan
tanggung jawab sosial, yang dapat terwujud jika nilai-nilai tersebut ditanamkan melalui
proses pendidikan.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif (Sugiyono, 2013) dengan jenis
studi pustaka. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada kajian teoritis
dan konseptual mengenai kontribusi pendidikan Islam dalam pengembangan ekonomi
berbasis etika syariah.

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas: Data primer:
literatur utama mengenai pendidikan Islam, ekonomi syariah, dan etika bisnis Islami,
seperti karya Yusuf Qardhawi, Al-Attas, Chapra, dan Adiwarman Karim. Data sekunder:
hasil penelitian terdahulu, artikel jurnal, laporan lembaga resmi misalnya OJK, Bappenas,
State of Global Islamic Economy Report, serta sumber online yang relevan.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui: Penelusuran literatur dari buku,
artikel ilmiah, prosiding, dan laporan riset. Analisis dokumen terkait perkembangan
pendidikan Islam dan ekonomi syariah di tingkat nasional maupun global. Analisis data
dilakukan dengan metode analisis isi yaitu menelaah secara mendalam isi literatur untuk
menemukan tema, konsep, dan relevansi antara pendidikan Islam dengan
pengembangan ekonomi syariah. Analisis dilakukan melalui tiga tahap: Reduksi data:
menyeleksi informasi yang relevan dengan fokus penelitian. Penyajian data: menyusun
informasi secara sistematis dalam bentuk uraian tematik. Penarikan kesimpulan:
menyimpulkan kontribusi pendidikan Islam terhadap penguatan etika syariah dalam
praktik ekonomi.

Penelitian ini menggunakan kerangka teoritis: Teori Pendidikan Islam (Al-Attas,
2014) yang menekankan pembentukan insan beradab dan berakhlak mulia. Teori
Ekonomi Syariah (Chapra, 2000) yang berorientasi pada falah dan kemaslahatan umat.
Konsep Magqashid al-Syariah (Al-Syatibi) sebagai landasan normatif dalam praktik

Page 30



ekonomi yang beretika. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu memberikan
kontribusi konseptual yang memperkuat pemahaman mengenai bagaimana pendidikan
[slam dapat menjadi fondasi utama dalam pengembangan ekonomi berbasis etika
syariah.

PEMBAHASAN
1. Pendidikan Islam sebagai Fondasi Etika Ekonomi

Pendidikan Islam di Indonesia memiliki posisi strategis sebagai sarana
internalisasi nilai-nilai moral dalam praktik ekonomi. Melalui madrasah, pesantren, dan
perguruan tinggi Islam, peserta didik diajarkan pentingnya kejujuran, amanah, dan
tanggung jawab sosial. Hal ini sejalan dengan kebutuhan bangsa Indonesia yang tengah
berupaya membangun ekonomi berkelanjutan melalui penguatan ekonomi syariah.

Sebagai contoh, banyak pesantren di Indonesia tidak hanya mengajarkan ilmu
agama, tetapi juga membekali santri dengan keterampilan kewirausahaan syariah,
seperti pengelolaan koperasi syariah, bisnis halal, dan unit usaha berbasis komunitas.
Pesantren Sidogiri di Pasuruan, misalnya, telah berhasil membangun ekosistem ekonomi
umat melalui koperasi syariah dan Baitul Maal wat Tamwil (BMT) yang kini menjadi
rujukan nasional.

2. Pendidikan Islam dan Pengembangan Sumber Daya Manusia EKkonomi Syariah

Indonesia sebagai negara dengan jumlah penduduk muslim terbesar di dunia
membutuhkan SDM yang unggul di bidang ekonomi syariah. Pendidikan tinggi Islam,
seperti Universitas Islam Negeri (UIN), Institut Agama Islam Negeri (IAIN), dan Sekolah
Tinggi Ekonomi Islam, telah membuka program studi khusus ekonomi syariah,
perbankan syariah, dan manajemen zakat-wakaf.

Program studi ini melahirkan lulusan yang bekerja di sektor perbankan syariah,
asuransi syariah, maupun industri halal. Misalnya, kontribusi UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta dan Universitas Islam Indonesia (UIl) Yogyakarta dalam menghasilkan riset dan
tenaga ahli untuk mendukung pertumbuhan perbankan syariah nasional yang kini telah
mencapai pangsa pasar lebih dari 10% (OJK, 2022)

3. Pendidikan Islam dalam Membentuk Budaya Ekonomi yang Berkeadilan

Instrumen syariah seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) hanya dapat
optimal jika masyarakat memiliki kesadaran tinggi. Peran pendidikan Islam sangat vital
dalam membangun pemahaman bahwa ZISWAF bukan sekadar kewajiban individual,
melainkan instrumen ekonomi untuk pemerataan kesejahteraan.

Contoh nyata di Indonesia adalah Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) yang
mengembangkan program zakat produktif, seperti bantuan modal usaha untuk UMKM,
pelatihan wirausaha, hingga pemberdayaan petani dan nelayan. Program ini berhasil
mengurangi angka kemiskinan di beberapa daerah. Peran pendidikan sangat jelas
terlihat, karena keberhasilan program tersebut ditopang oleh kegiatan sosialisasi, literasi
zakat, serta pembinaan masyarakat yang dilakukan melalui lembaga pendidikan Islam
dan dakwah.

4. Pendidikan Islam dan Penguatan Kelembagaan Ekonomi Syariah

Page 31



Pesantren modern di Indonesia tidak hanya berfungsi sebagai lembaga
pendidikan keagamaan, tetapi juga pusat pengembangan ekonomi umat. Misalnya,
Pesantren Darussalam Gontor yang memiliki unit usaha di berbagai bidang, seperti
percetakan, toko buku, pertanian, dan koperasi syariah. Hal ini menunjukkan bahwa
pendidikan Islam mampu menciptakan model integrasi antara pembelajaran agama dan
pengembangan ekonomi berbasis etika syariah.

Selain pesantren, perguruan tinggi Islam juga aktif menjalin kerja sama dengan
lembaga keuangan syariah. Misalnya, program link and match antara perbankan syariah
dengan fakultas ekonomi Islam, yang memungkinkan mahasiswa belajar langsung
praktik keuangan syariah melalui magang atau penelitian terapan. Hal ini memperkuat
SDM sekaligus mendorong inovasi kelembagaan syariah di Indonesia.

5. Relevansi Pendidikan Islam terhadap Maqashid al-Syariah

Jika dikaitkan dengan maqashid al-syariah, maka peran pendidikan Islam di
Indonesia nyata dalam berbagai aspek: Hifz al-Din (menjaga agama): pendidikan
menjadikan ekonomi sebagai bagian dari ibadah, contohnya bisnis halal yang
dikembangkan di pesantren. Hifz al-Nafs (menjaga jiwa): program pemberdayaan
ekonomi berbasis zakat produktif membantu memenuhi kebutuhan dasar mustahik.Hifz
al-‘Aql (menjaga akal): pembukaan program studi ekonomi syariah di kampus Islam
meningkatkan literasi dan kompetensi SDM. Hifz al-Nasl (menjaga keturunan):
pendidikan tentang etika bisnis menjamin keberlanjutan ekonomi yang sehat bagi
generasi mendatang. Hifz al-Mal (menjaga harta): lembaga pendidikan Islam
mengajarkan tata kelola keuangan syariah yang aman, adil, dan produktif.

Dengan demikian, pengalaman empiris di Indonesia memperlihatkan bahwa
pendidikan Islam bukan hanya agen internalisasi nilai, melainkan juga motor penggerak
dalam menciptakan ekosistem ekonomi syariah yang berkelanjutan..

KESIMPULAN

Pendidikan Islam memiliki kontribusi yang sangat signifikan dalam
pengembangan ekonomi berbasis etika syariah. Melalui internalisasi nilai-nilai tauhid,
akhlak, dan muamalah, pendidikan Islam membentuk generasi yang berintegritas serta
memiliki kesadaran moral dalam aktivitas ekonomi. Beberapa poin penting yang dapat
disimpulkan adalah:

Pendidikan Islam sebagai fondasi etika ekonomi Pendidikan Islam menanamkan
nilai kejujuran, amanah, tanggung jawab sosial, dan keadilan yang menjadi dasar praktik
ekonomi syariah. Pengembangan sumber daya manusia ekonomi syariah Lembaga
pendidikan Islam, mulai dari pesantren hingga perguruan tinggi, berperan dalam
mencetak tenaga ahli yang profesional sekaligus beretika dalam bidang keuangan dan
bisnis syariah.

Pembentukan budaya ekonomi yang berkeadilan Pendidikan Islam meningkatkan
kesadaran masyarakat terhadap pentingnya zakat, infak, sedekah, dan wakaf sebagai
instrumen pemerataan kesejahteraan. Penguatan kelembagaan ekonomi syariah Melalui
inovasi pendidikan, lahir berbagai model kelembagaan ekonomi berbasis komunitas,
seperti koperasi syariah dan BMT, yang memperkuat ekosistem ekonomi umat.

Page 32



Relevansi dengan maqashid al-syariah Pendidikan Islam berkontribusi pada
pencapaian tujuan syariat Islam dalam menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta,
sehingga ekonomi syariah dapat berjalan secara berkelanjutan dan berorientasi pada
kemaslahatan umat. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat dipandang sebagai pilar
utama dalam mewujudkan ekonomi syariah yang adil, inklusif, dan berkelanjutan..

REFERENSI;
Al-Attas, S. M. N. (2014). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Penerbit UTM Press.

Chapra, M. U. (2000). Sistem moneter islam. Gema Insani.

Devi, E. K,, Ma’ani, B., & Wahab, H. A. (2023). Strategi Pemasaran Layanan Jasa Mobile
Banking Bank 9 Jambi Syariah Kantor Cabang Muara Sabak. Jurnal [Imiah Ekonomi
Islam, 9(2), 2187-2196.

Fatimah, S., Devi, E. K, Wandi, W., Mun’amah, A. N., & Sarwono, S. (2024). Tingkat
Sosialisasi Dan Pemahaman Masyarakat Tani Kelapa Sawit Dalam Menunaikan
Zakat Mal Di Kabupaten Tanjung Jabung Timur. Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan
Sosial, 18(2), 345-352.

Fia, 0. A., Musthofa, M. A,, & Devi, E. K. (2024). Analisis Pembiayaan Modal Kerja Terhadap
Pertumbuhan Usaha Nasabah PT. Fifgroup Muara Sabak: Penelitian. Jurnal
Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 3(2), 100-105.

Hidayatun, R., Musthofa, M. A, Kadarsih, S., Devi, E. K., & Hidayat, A. (2025). Praktik Arisan
Uang di Desa Lagan Tengah Kecamatan Geragai Dalam Perspektif Islam.
Innovative: Journal Of Social Science Research, 5(4), 8308-8317.

Kuswanto, K., Abidin, Z., Pestano, R. D., & Ikhlas, M. (2024). Critical Thinking, Literacy, and
Numeracy as Factors in STEM: Madrasah Student Learning. Edukasia: Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam, 19(1), 99-114.

Kuswanto, K., Fajanela, ]J. V., & Abidin, Z. (2024). Learning Technology Increases the
Perception of Online Learning. Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikan, 12(1), 88-
98.

Musthofa, M. A. (2025). Madrasah Teacher Management in Enhancing Students’
Understanding of Religious Moderation. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan
Multikulturalisme, 7(2), 782-798.

Sugiyono, D. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan
R&D.

Page 33



Sutiani, A. D., Mustofa, M. A,, Fatimah, S., Devi, E. K., & Wargo, W. (2025). Financing by PT
PNM as an instrument for MSME economic empowerment: A case study in Parit
Culum 1. Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Indonesia, 10(1), 93-97.

Yulitasari, L., Putri, M. E., & Madnasir, M. (2024). Paradigma ekonomi I[slam dan
perkembangan ekonomi umat di Indonesia. Perbanas Journal of Islamic Economics

and Business, 4(1), 14-23.

Page 34



