
PANDAI: Jurnal Pendidikan 

ISSN: XXXX-XXXX 

Volume 01 Issue 01, Agustus 2025 

Copyright by Author 

 
 
 

 

Page 27 
 

Kontribusi Pendidikan Islam dalam Pengembangan Ekonomi Berbasis 
Etika Syariah  

 

 
Erwina Kartika Devi1, Nelly Agustriani2, Richa Suciningtyas3 

Institut Islam Al-Mujaddid Sabak1 

Universitas Muhammadiyah Ponorogo2 

Pondok Modern Darussalam Gontor3 
 

Email : erwinaelkhalifi@gmail.com  

Corresponding Author: Erwina Kartika Devi 1 

 

Abstrak indonesia  
Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk paradigma ekonomi yang 
sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Etika syariah menekankan nilai-nilai keadilan, 
kejujuran, tolong-menolong, dan keberlanjutan yang sangat relevan dalam 
mengembangkan sistem ekonomi modern. Artikel ini bertujuan menganalisis kontribusi 
pendidikan Islam dalam menanamkan kesadaran etis serta mendorong praktik ekonomi 
yang berbasis pada maqashid al-syariah. Metode yang digunakan adalah studi pustaka 
dengan pendekatan kualitatif, menganalisis literatur terkait pendidikan Islam dan 
ekonomi syariah. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam berperan dalam: 
(1) internalisasi nilai etika bisnis syariah; (2) pengembangan sumber daya manusia yang 
berkompeten dalam bidang ekonomi syariah; (3) pembentukan budaya ekonomi yang 
adil dan berkeadilan sosial; serta (4) penguatan kelembagaan ekonomi berbasis syariah. 
Kesimpulannya, pendidikan Islam merupakan fondasi utama dalam mewujudkan 
ekonomi syariah yang berkelanjutan dan berorientasi pada kemaslahatan umat  
Kata Kunci: Pendidikan Islam, Ekonomi Syariah, Etika, Maqashid al-Syariah 
 

Abstract English  
Islamic education plays a strategic role in shaping an economic paradigm that aligns with 
the principles of sharia. Sharia ethics emphasize values such as justice, honesty, mutual 
assistance, and sustainability, which are highly relevant in addressing the challenges of 
the modern economic system. This article aims to analyze the contribution of Islamic 
education in instilling ethical awareness and promoting economic practices based on 
maqashid al-sharia. This study employs a qualitative method with a library research 
approach, analyzing various literatures related to Islamic education and the sharia 
economy. The findings indicate that Islamic education contributes to: (1) the 
internalization of sharia business ethics values; (2) the development of competent human 
resources in the field of Islamic economics; (3) the establishment of a fair and socially just 
economic culture; and (4) the strengthening of sharia-based economic institutions. In 
conclusion, Islamic education serves as a fundamental foundation in realizing a 
sustainable sharia economy oriented toward the common good (maslahah). 
Keywords: Islamic Education, Sharia Economics, Ethics, Maqashid al-Sharia. 
 

 

mailto:erwinaelkhalifi@gmail.com


Page 28 
 
 

PENDAHULUAN 

Perekonomian global saat ini tengah menghadapi tantangan serius berupa 

ketidakadilan distribusi, eksploitasi sumber daya alam, dan praktik ekonomi yang 

mengabaikan aspek moralitas. Fenomena seperti kesenjangan pendapatan, praktik 

monopoli, dan krisis lingkungan semakin menegaskan kelemahan sistem ekonomi 

konvensional yang berlandaskan kapitalisme dan liberalisme. Krisis keuangan dunia 

yang terjadi berulang kali menjadi bukti nyata bahwa orientasi profit semata tanpa 

pertimbangan nilai-nilai spiritual dan etika tidak mampu mewujudkan kesejahteraan 

universal. Sistem yang menempatkan pertumbuhan ekonomi sebagai tujuan utama 

seringkali mengorbankan aspek keadilan sosial, keseimbangan ekologi, serta 

keberlangsungan hidup generasi mendatang. Dengan demikian, muncul kebutuhan 

mendesak akan sebuah sistem ekonomi alternatif yang tidak hanya memperhatikan 

aspek material, tetapi juga menekankan nilai-nilai moral, keadilan, dan 

keberlanjutan.(Kuswanto, Abidin, et al., 2024) 

Secara empiris, perkembangan ekonomi syariah dalam beberapa dekade terakhir 

menunjukkan tren yang signifikan. Berdasarkan laporan State of the Global Islamic 

Economy nilai industri halal global mencapai lebih dari US$ 2,1 triliun, mencakup sektor 

makanan, keuangan, pariwisata, kosmetik, hingga farmasi. Sementara itu, aset keuangan 

syariah global telah menembus angka US$ 3,6 triliun, dengan pertumbuhan rata-rata 

sekitar 10% per tahun.(Yulitasari et al., 2024) Di Indonesia, sebagai negara dengan 

populasi muslim terbesar di dunia, potensi ekonomi syariah sangat besar. Menurut data 

Otoritas Jasa Keuangan, pangsa pasar keuangan syariah nasional mencapai 10,63%, 

dengan tren pertumbuhan yang konsisten. Selain itu, Indonesia juga menempati 

peringkat ke-4 dunia dalam Global Islamic Economy Indicator, setelah Malaysia, Arab 

Saudi, dan Uni Emirat Arab. 

Meskipun perkembangan ini menunjukkan prospek yang menjanjikan, terdapat 

tantangan besar terkait ketersediaan sumber daya manusia (SDM) yang kompeten dan 

beretika dalam mengelola ekonomi syariah. Banyak lembaga keuangan dan bisnis halal 

masih menghadapi keterbatasan dalam aspek pengetahuan, pemahaman prinsip syariah, 

serta internalisasi nilai-nilai etika Islam.(Musthofa, 2025) Hal ini menunjukkan bahwa 

keberhasilan ekonomi syariah tidak dapat dilepaskan dari peran pendidikan sebagai 

sarana pembentukan kesadaran dan karakter pelaku ekonomi. 

Pendidikan Islam, sebagai sistem yang menanamkan nilai-nilai tauhid, akhlak, dan 

muamalah, berperan strategis dalam menyiapkan generasi yang tidak hanya memiliki 

pengetahuan teoritis, tetapi juga mampu mengimplementasikan praktik ekonomi 

berbasis etika syariah. Pendidikan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai proses 

transfer ilmu (knowledge transfer), melainkan juga proses internalisasi nilai (value 

internalization) yang berkelanjutan. Melalui pendidikan, individu diarahkan untuk 

membentuk pola pikir, sikap, dan perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam, sehingga 

mereka dapat menjadi agen perubahan dalam menciptakan praktik ekonomi yang 

berorientasi pada maqashid al-syariah(Sutiani et al., 2025) 

Dalam konteks ini, ekonomi syariah hadir sebagai sebuah tawaran solusi yang 

menekankan keseimbangan antara kepentingan individu dan kepentingan sosial, serta 



Page 29 
 
 

antara kebutuhan material dan kebutuhan spiritual.(Devi et al., 2023) Prinsip-prinsip 

syariah yang melarang praktik riba, maysir, dan gharar, serta mendorong praktik bisnis 

yang adil, transparan, dan berorientasi pada kemaslahatan, memberikan dasar normatif 

bagi terciptanya tatanan ekonomi yang lebih berkeadilan.(Hidayatun et al., 2025) Selain 

itu, instrumen-instrumen ekonomi syariah seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf, 

bukan hanya berfungsi sebagai ibadah individual,(Fia et al., 2024) tetapi juga memiliki 

dimensi sosial yang sangat kuat dalam redistribusi kekayaan dan pengentasan 

kemiskinan. 

Akan tetapi, keberhasilan ekonomi syariah tidak dapat dilepaskan dari peran 

pendidikan sebagai sarana pembentukan kesadaran dan karakter pelaku ekonomi. 

Pendidikan Islam, sebagai sistem yang menanamkan nilai-nilai tauhid, akhlak, dan 

muamalah, berperan strategis dalam menyiapkan generasi yang tidak hanya memiliki 

pengetahuan teoritis, tetapi juga mampu mengimplementasikan praktik ekonomi 

berbasis etika syariah. Pendidikan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai proses 

transfer ilmu melainkan juga proses internalisasi nilai value internalization yang 

berkelanjutan. Melalui pendidikan, individu diarahkan untuk membentuk pola pikir, 

sikap, dan perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam, sehingga mereka dapat menjadi 

agen perubahan dalam menciptakan praktik ekonomi yang berorientasi pada maqashid 

al-syariah  

Konsep maqashid al-syariah,(Fatimah et al., 2024) yang mencakup upaya menjaga 

agama hifz al-din, jiwa hifz al-nafs, akal hifz al-‘aql, keturunan hifz al-nasl, dan harta hifz 

al-mal, menjadi kerangka etis sekaligus filosofis dalam membangun sistem ekonomi 

Islam. Dengan berlandaskan pada maqashid, pendidikan Islam berfungsi tidak hanya 

mencetak tenaga kerja atau intelektual yang terampil di bidang ekonomi, tetapi juga 

membentuk insan yang bertanggung jawab, berkeadilan, dan menjunjung tinggi nilai 

kemaslahatan umat. (Kuswanto, Fajanela, et al., 2024) Dengan demikian, pendidikan 

Islam dapat dipandang sebagai fondasi utama dalam pengembangan ekonomi berbasis 

etika syariah yang tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan, tetapi juga pada 

keberlanjutan dan kesejahteraan kolektif. 

Penelitian mengenai ekonomi syariah sudah banyak dilakukan, khususnya dalam 

bidang perbankan, keuangan, dan instrumen syariah. Namun, masih terdapat 

kekosongan penelitian (research gap) terkait peran fundamental pendidikan Islam 

sebagai fondasi pengembangan ekonomi berbasis etika syariah. Sebagian besar 

penelitian sebelumnya lebih menekankan aspek teknis kelembagaan ekonomi syariah, 

seperti perbankan atau zakat, sementara dimensi pendidikan sebagai agen transformasi 

nilai belum mendapat porsi yang proporsional. Dengan demikian, kajian ini penting 

untuk menjawab pertanyaan: Bagaimana kontribusi pendidikan Islam dalam 

menanamkan etika syariah yang mampu mengarahkan praktik ekonomi menuju 

keadilan, keberlanjutan, dan kesejahteraan umat. 

 

 

 



Page 30 
 
 

LANDASAN TEORI 

Teori 1 

 Teori Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam dipandang sebagai proses pengembangan manusia seutuhnya 

yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik. 

Menurut Al-Attas (Al–Attas, 2014) pendidikan Islam bertujuan menanamkan adab 

sehingga melahirkan insan berilmu dan berakhlak mulia. Dengan demikian, pendidikan 

Islam menjadi wadah internalisasi nilai etika yang dapat diterapkan dalam berbagai 

aspek kehidupan, termasuk ekonomi. 

 

Teori Ekonomi Syariah dan Etika Bisnis Islami 

Ekonomi syariah berlandaskan pada prinsip keadilan (al-‘adl), keseimbangan (al-

mizan), dan larangan terhadap praktik merugikan seperti riba, maysir, dan gharar. 

Menurut Chapra (Chapra, 2000), ekonomi Islam berorientasi pada pencapaian falah 

(kesejahteraan dunia dan akhirat) melalui distribusi kekayaan yang adil dan 

produktivitas yang beretika. Etika bisnis Islami menekankan kejujuran, transparansi, dan 

tanggung jawab sosial, yang dapat terwujud jika nilai-nilai tersebut ditanamkan melalui 

proses pendidikan. 

METODOLOGI 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif (Sugiyono, 2013) dengan jenis 

studi pustaka. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada kajian teoritis 

dan konseptual mengenai kontribusi pendidikan Islam dalam pengembangan ekonomi 

berbasis etika syariah. 

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas: Data primer: 

literatur utama mengenai pendidikan Islam, ekonomi syariah, dan etika bisnis Islami, 

seperti karya Yusuf Qardhawi, Al-Attas, Chapra, dan Adiwarman Karim. Data sekunder: 

hasil penelitian terdahulu, artikel jurnal, laporan lembaga resmi misalnya OJK, Bappenas, 

State of Global Islamic Economy Report, serta sumber online yang relevan. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui: Penelusuran literatur dari buku, 

artikel ilmiah, prosiding, dan laporan riset. Analisis dokumen terkait perkembangan 

pendidikan Islam dan ekonomi syariah di tingkat nasional maupun global. Analisis data 

dilakukan dengan metode analisis isi yaitu menelaah secara mendalam isi literatur untuk 

menemukan tema, konsep, dan relevansi antara pendidikan Islam dengan 

pengembangan ekonomi syariah. Analisis dilakukan melalui tiga tahap: Reduksi data: 

menyeleksi informasi yang relevan dengan fokus penelitian. Penyajian data: menyusun 

informasi secara sistematis dalam bentuk uraian tematik. Penarikan kesimpulan: 

menyimpulkan kontribusi pendidikan Islam terhadap penguatan etika syariah dalam 

praktik ekonomi. 

Penelitian ini menggunakan kerangka teoritis: Teori Pendidikan Islam (Al–Attas, 

2014) yang menekankan pembentukan insan beradab dan berakhlak mulia. Teori 

Ekonomi Syariah (Chapra, 2000) yang berorientasi pada falah dan kemaslahatan umat. 

Konsep Maqashid al-Syariah (Al-Syatibi) sebagai landasan normatif dalam praktik 



Page 31 
 
 

ekonomi yang beretika. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu memberikan 

kontribusi konseptual yang memperkuat pemahaman mengenai bagaimana pendidikan 

Islam dapat menjadi fondasi utama dalam pengembangan ekonomi berbasis etika 

syariah. 

PEMBAHASAN 

1. Pendidikan Islam sebagai Fondasi Etika Ekonomi 

Pendidikan Islam di Indonesia memiliki posisi strategis sebagai sarana 

internalisasi nilai-nilai moral dalam praktik ekonomi. Melalui madrasah, pesantren, dan 

perguruan tinggi Islam, peserta didik diajarkan pentingnya kejujuran, amanah, dan 

tanggung jawab sosial. Hal ini sejalan dengan kebutuhan bangsa Indonesia yang tengah 

berupaya membangun ekonomi berkelanjutan melalui penguatan ekonomi syariah. 

Sebagai contoh, banyak pesantren di Indonesia tidak hanya mengajarkan ilmu 

agama, tetapi juga membekali santri dengan keterampilan kewirausahaan syariah, 

seperti pengelolaan koperasi syariah, bisnis halal, dan unit usaha berbasis komunitas. 

Pesantren Sidogiri di Pasuruan, misalnya, telah berhasil membangun ekosistem ekonomi 

umat melalui koperasi syariah dan Baitul Maal wat Tamwil (BMT) yang kini menjadi 

rujukan nasional. 

2. Pendidikan Islam dan Pengembangan Sumber Daya Manusia Ekonomi Syariah 

Indonesia sebagai negara dengan jumlah penduduk muslim terbesar di dunia 

membutuhkan SDM yang unggul di bidang ekonomi syariah. Pendidikan tinggi Islam, 

seperti Universitas Islam Negeri (UIN), Institut Agama Islam Negeri (IAIN), dan Sekolah 

Tinggi Ekonomi Islam, telah membuka program studi khusus ekonomi syariah, 

perbankan syariah, dan manajemen zakat-wakaf. 

Program studi ini melahirkan lulusan yang bekerja di sektor perbankan syariah, 

asuransi syariah, maupun industri halal. Misalnya, kontribusi UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta dan Universitas Islam Indonesia (UII) Yogyakarta dalam menghasilkan riset dan 

tenaga ahli untuk mendukung pertumbuhan perbankan syariah nasional yang kini telah 

mencapai pangsa pasar lebih dari 10% (OJK, 2022) 

3. Pendidikan Islam dalam Membentuk Budaya Ekonomi yang Berkeadilan 

Instrumen syariah seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) hanya dapat 

optimal jika masyarakat memiliki kesadaran tinggi. Peran pendidikan Islam sangat vital 

dalam membangun pemahaman bahwa ZISWAF bukan sekadar kewajiban individual, 

melainkan instrumen ekonomi untuk pemerataan kesejahteraan. 

Contoh nyata di Indonesia adalah Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) yang 

mengembangkan program zakat produktif, seperti bantuan modal usaha untuk UMKM, 

pelatihan wirausaha, hingga pemberdayaan petani dan nelayan. Program ini berhasil 

mengurangi angka kemiskinan di beberapa daerah. Peran pendidikan sangat jelas 

terlihat, karena keberhasilan program tersebut ditopang oleh kegiatan sosialisasi, literasi 

zakat, serta pembinaan masyarakat yang dilakukan melalui lembaga pendidikan Islam 

dan dakwah. 

4. Pendidikan Islam dan Penguatan Kelembagaan Ekonomi Syariah 



Page 32 
 
 

Pesantren modern di Indonesia tidak hanya berfungsi sebagai lembaga 

pendidikan keagamaan, tetapi juga pusat pengembangan ekonomi umat. Misalnya, 

Pesantren Darussalam Gontor yang memiliki unit usaha di berbagai bidang, seperti 

percetakan, toko buku, pertanian, dan koperasi syariah. Hal ini menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam mampu menciptakan model integrasi antara pembelajaran agama dan 

pengembangan ekonomi berbasis etika syariah. 

Selain pesantren, perguruan tinggi Islam juga aktif menjalin kerja sama dengan 

lembaga keuangan syariah. Misalnya, program link and match antara perbankan syariah 

dengan fakultas ekonomi Islam, yang memungkinkan mahasiswa belajar langsung 

praktik keuangan syariah melalui magang atau penelitian terapan. Hal ini memperkuat 

SDM sekaligus mendorong inovasi kelembagaan syariah di Indonesia. 

5. Relevansi Pendidikan Islam terhadap Maqashid al-Syariah 

Jika dikaitkan dengan maqashid al-syariah, maka peran pendidikan Islam di 

Indonesia nyata dalam berbagai aspek: Hifz al-Din (menjaga agama): pendidikan 

menjadikan ekonomi sebagai bagian dari ibadah, contohnya bisnis halal yang 

dikembangkan di pesantren. Hifz al-Nafs (menjaga jiwa): program pemberdayaan 

ekonomi berbasis zakat produktif membantu memenuhi kebutuhan dasar mustahik.Hifz 

al-‘Aql (menjaga akal): pembukaan program studi ekonomi syariah di kampus Islam 

meningkatkan literasi dan kompetensi SDM. Hifz al-Nasl (menjaga keturunan): 

pendidikan tentang etika bisnis menjamin keberlanjutan ekonomi yang sehat bagi 

generasi mendatang. Hifz al-Mal (menjaga harta): lembaga pendidikan Islam 

mengajarkan tata kelola keuangan syariah yang aman, adil, dan produktif. 

Dengan demikian, pengalaman empiris di Indonesia memperlihatkan bahwa 

pendidikan Islam bukan hanya agen internalisasi nilai, melainkan juga motor penggerak 

dalam menciptakan ekosistem ekonomi syariah yang berkelanjutan.. 

KESIMPULAN  

Pendidikan Islam memiliki kontribusi yang sangat signifikan dalam 

pengembangan ekonomi berbasis etika syariah. Melalui internalisasi nilai-nilai tauhid, 

akhlak, dan muamalah, pendidikan Islam membentuk generasi yang berintegritas serta 

memiliki kesadaran moral dalam aktivitas ekonomi. Beberapa poin penting yang dapat 

disimpulkan adalah: 

Pendidikan Islam sebagai fondasi etika ekonomi  Pendidikan Islam menanamkan 

nilai kejujuran, amanah, tanggung jawab sosial, dan keadilan yang menjadi dasar praktik 

ekonomi syariah. Pengembangan sumber daya manusia ekonomi syariah  Lembaga 

pendidikan Islam, mulai dari pesantren hingga perguruan tinggi, berperan dalam 

mencetak tenaga ahli yang profesional sekaligus beretika dalam bidang keuangan dan 

bisnis syariah. 

Pembentukan budaya ekonomi yang berkeadilan Pendidikan Islam meningkatkan 

kesadaran masyarakat terhadap pentingnya zakat, infak, sedekah, dan wakaf sebagai 

instrumen pemerataan kesejahteraan. Penguatan kelembagaan ekonomi syariah  Melalui 

inovasi pendidikan, lahir berbagai model kelembagaan ekonomi berbasis komunitas, 

seperti koperasi syariah dan BMT, yang memperkuat ekosistem ekonomi umat. 



Page 33 
 
 

Relevansi dengan maqashid al-syariah Pendidikan Islam berkontribusi pada 

pencapaian tujuan syariat Islam dalam menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, 

sehingga ekonomi syariah dapat berjalan secara berkelanjutan dan berorientasi pada 

kemaslahatan umat. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat dipandang sebagai pilar 

utama dalam mewujudkan ekonomi syariah yang adil, inklusif, dan berkelanjutan.. 

REFERENSI; 

Al–Attas, S. M. N. (2014). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Penerbit UTM Press. 

Chapra, M. U. (2000). Sistem moneter islam. Gema Insani. 

Devi, E. K., Ma’ani, B., & Wahab, H. A. (2023). Strategi Pemasaran Layanan Jasa Mobile 

Banking Bank 9 Jambi Syariah Kantor Cabang Muara Sabak. Jurnal Ilmiah Ekonomi 

Islam, 9(2), 2187–2196. 

Fatimah, S., Devi, E. K., Wandi, W., Mun’amah, A. N., & Sarwono, S. (2024). Tingkat 

Sosialisasi Dan Pemahaman Masyarakat Tani Kelapa Sawit Dalam Menunaikan 

Zakat Mal Di Kabupaten Tanjung Jabung Timur. Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan 

Sosial, 18(2), 345–352. 

Fia, O. A., Musthofa, M. A., & Devi, E. K. (2024). Analisis Pembiayaan Modal Kerja Terhadap 

Pertumbuhan Usaha Nasabah PT. Fifgroup Muara Sabak: Penelitian. Jurnal 

Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 3(2), 100–105. 

Hidayatun, R., Musthofa, M. A., Kadarsih, S., Devi, E. K., & Hidayat, A. (2025). Praktik Arisan 

Uang di Desa Lagan Tengah Kecamatan Geragai Dalam Perspektif Islam. 

Innovative: Journal Of Social Science Research, 5(4), 8308–8317. 

Kuswanto, K., Abidin, Z., Pestano, R. D., & Ikhlas, M. (2024). Critical Thinking, Literacy, and 

Numeracy as Factors in STEM: Madrasah Student Learning. Edukasia: Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam, 19(1), 99–114. 

Kuswanto, K., Fajanela, J. V., & Abidin, Z. (2024). Learning Technology Increases the 

Perception of Online Learning. Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikan, 12(1), 88–

98. 

Musthofa, M. A. (2025). Madrasah Teacher Management in Enhancing Students’ 

Understanding of Religious Moderation. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan 

Multikulturalisme, 7(2), 782–798. 

Sugiyono, D. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan 

R&D. 



Page 34 
 
 

Sutiani, A. D., Mustofa, M. A., Fatimah, S., Devi, E. K., & Wargo, W. (2025). Financing by PT 

PNM as an instrument for MSME economic empowerment: A case study in Parit 

Culum I. Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Indonesia, 10(1), 93–97. 

Yulitasari, L., Putri, M. E., & Madnasir, M. (2024). Paradigma ekonomi Islam dan 

perkembangan ekonomi umat di Indonesia. Perbanas Journal of Islamic Economics 

and Business, 4(1), 14–23. 

 


